المعالية الم

سيّدناغوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقا درجيلاني اللظ





ملطان العامين حصرت سخى سلطان محمر نجيب الرحمن الأثلاث مترجم: احسن على سروري قاوري

All Copy Rights reserved with SULTAN-UL-FAQR PUBLICATIONS (Regd.) Lahore-Pakistan

نام كتاب سرس الأسرار (أردور جميع عربي من )

تصنيف لطيف سيدناغوث الاعظم حضرت شيخ عبدالقادر جبيلاني والفظ

احسن على سروري قاوري

2.70

سُلطالُ الفَقريباكيثنز (معزه) لايُور

ناشر

فروري 2014ء

باراةل

تومير 2016ء

بايردوم

500

تعداو

ISBN: 978-969-9795-53-4





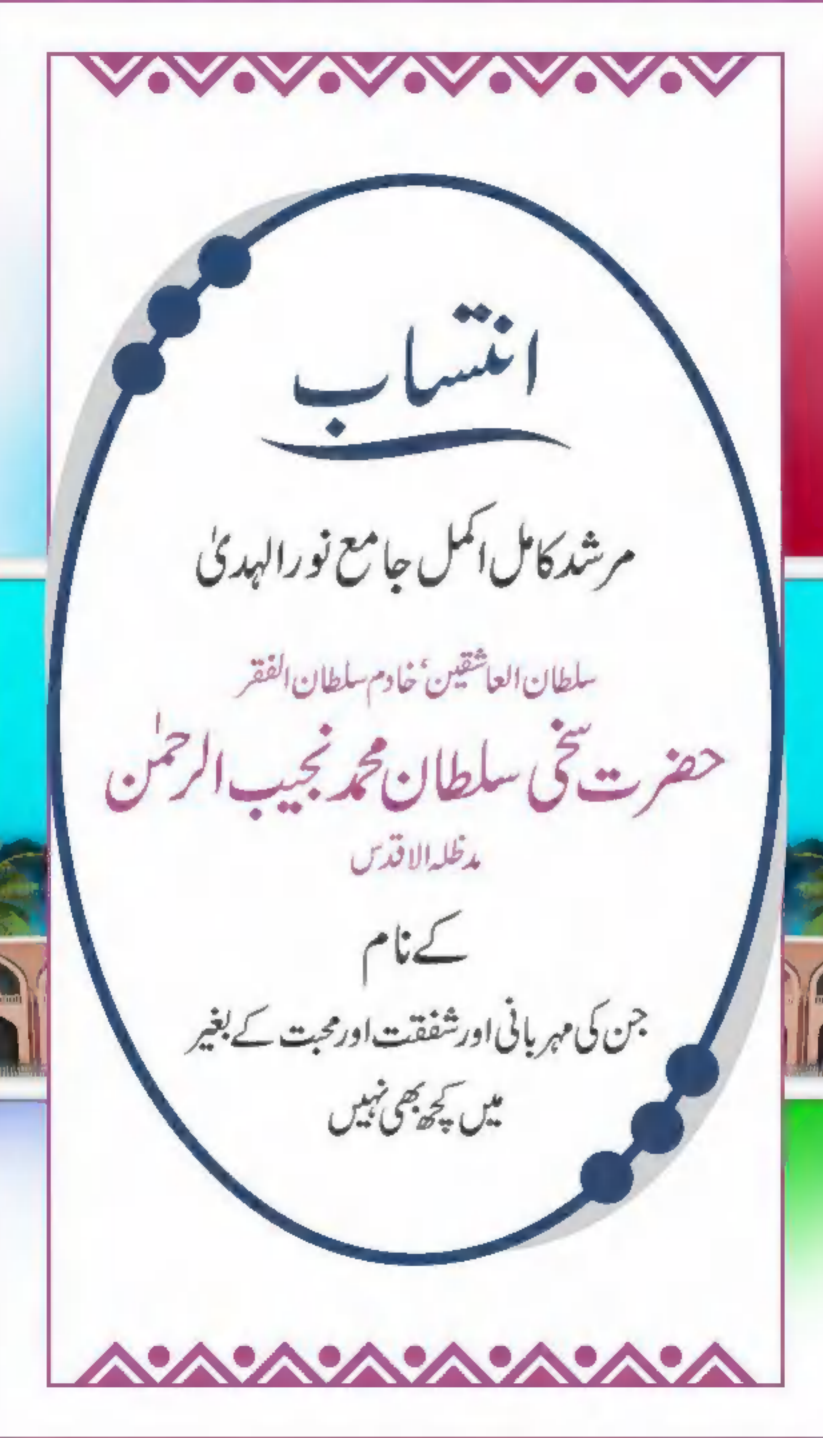
= سُلطان الفَقر باوس =

4-5/A -ايستينش ايج كيشن ٹاؤن وحدت روڈ ڈاڭخانة منصور ولا ہور۔ پوشل كوڈ 54790

Ph: 042-35436600, 0322-4722766

www.sultan-bahoo.com www.sultan-ul-arifeen.com

www.sultan-ul-faqr-publications.com E-mail: sultanulfaqr@tehreekdawatefaqr.com



#### الأسرار المدهد 04 المدهد الأسرار المدهد الم

# فهرس

| مغضر | عنوانات                                                |              | نمبرشار |
|------|--------------------------------------------------------|--------------|---------|
| 06   | بيش لفظ                                                |              | 1       |
| 16   | خلق کی ابتدا کے بیان میں                               | مقدمه        | 2       |
| 27   | انسان کے اپنے اصلی وطن کی طرف<br>لوٹنے کے بیان میں     | قصل اوّل     | 3       |
| 33   | انسان سے اسفل سافلین کی طرف<br>لوٹائے جانے سے بیان میں | قصل دوم      | 4       |
| 35   | ارواح کے جسموں میں تصرف کے بیان میں                    | فصل سوم      | 5       |
| 41   | علوم کی تعداد کے بیان میں                              | قصل چہارم    | 6       |
| 46   | توبداور ملقین کے بیان میں                              | فصل پنجم     | 7       |
| 56   | اہلِ تصوف کے بیان میں                                  | فصل ششم      | 8       |
| 61   | اذ کار کے بیان میں                                     | فصل بفتم     | 9       |
| 64   | ذکر کی شرا نظ کے بیان میں                              | فصل بشتم     | 10      |
| 68   | دیدارالبی کے بیان میں                                  | فصلنم        | 11      |
| 74   | حجابات ظلمانیه اور تورانیه کے بیان میں                 | فصل دہم      | 12      |
| 76   | سعادت اور شقاوت کے بیان میں                            | گيارهوين فصل | 13      |
| 83   | فقراکے بیان میں                                        | بارهو ين فصل | 14      |

#### مدهده بسرالاً مرار هده (05 هده فليؤن هده

| مفتير | عنوانات                                |               | تمبرشار |
|-------|----------------------------------------|---------------|---------|
| 88    | طہارت کے بیان میں                      | تيرهو ين فصل  | 15      |
| 90    | نمازشر ایعت اور طریقت کے بیان میں      | چودهویں فصل   | 16      |
| 93    | عالم تجريد ميں طہارت معرفت كے بيان ميں | يتدرهوي فصل   | 17      |
| 96    | ز کوۃ شریعت اور طریقت کے بیان میں      | سولهوين فصل   | 18      |
| 99    | روز ہشر بعت اور طریقت کے بیان میں      | ستار هویں فصل | 19      |
| 101   | جے شریعت اور طریقت کے بیان میں         | الثقاروين فصل | 20      |
| 107   | وجداور صفاکے بیان میں                  | انيسوين فصل   | 21      |
| 112   | خلوت اور گوشہ بینی کے بیان میں         | بيسوين فصل    | 22      |
| 118   | خلوت کے اوراد کے بارے میں              | اكيسوين فصل   | 23      |
| 122   | نینداوراونگھ کے واقعات کے بیان میں     | بائيسوين فصل  | 24      |
| 132   | ایل تصوف کے بیان میں                   | تنيئهوي يصل   | 25      |
| 136   | خاتمہ بالایمان کے بیان میں             | چوبيبوين فصل  | 26      |
| 139   | سرّ الاسرار (عرابيتن)                  |               | 27      |

#### الأسرار هيه (06 هيه هيوالأسرار هيه (06 هيه



اللہ تبارک ونعالیٰ کے نام سے شروع جوتمام کا ئنات کا پالنے والا ہے۔ جس کی شان اس قدر بلند ہے کہ عقل وقہم سے ماورا ہے، جس نے ہر چیز کا احاطہ کیا ہوا ہے اور جو پوشیدہ ہو کر بھی ہر چیز میں عیال ہے اور عیال ہو کر بھی غافلین سے پوشیدہ ہے۔

لا کھوں کروڑوں درودوسلام حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات مقد سومعطرو مطہروم و تریہ ، جومظہر ذات جن اوروج ہو و جود کا گنات اور حسن کا گنات ہیں اوراہل ہیں اور اہل ہیں اور املی پرجو آفنا ب و ماہتا ہو دو جہاں حضور علیہ الصلاۃ والسلام کی ذات اقد س کی ہی خوبصور ت اور دوشن کر ہیں ہیں جن سے بید کا گنات منور ہے ۔ لا کھوں سلام ہوں اولیاء کرام کے امام غوث صدائی، قطب زمائی، حجوب سجانی شخ می الدین سیدنا عبد القادر جیلائی رضی اللہ عن پر ، جن کا قدم مبارک تمام غوث و قطب کی گردن پر ہے اور جونا ئب دسول اللہ صلی اللہ علیہ و آلہ و سلم اور سلطان الفقر ہیں۔ سیدناغوث الا عظم رضی اللہ عند کا ظہور اس عالم رنگ و یو ہیں اس وقت ہوا جب ہر طرف فرقہ پر تی سیدناغوث الا عظم موجی تھی اور دین اسلام انتظار کا شکار ہو چکا تھا۔ باطل فرقوں نے مسلمانوں کو ذہنی انتظار ہیں جنالا کر رکھا تھا اور مسلمان دین اسلام کی حقیقی روح سے اسے ہی ناواقف تھے جتنے غیر انتشار ہیں جنالا کر رکھا تھا اور مسلمان دین اسلام کی حقیقی روح سے اسے ہی ناواقف تھے جتنے غیر مسلم ۔ سیدناغوث الاعظم حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنه نے اپنے خطبات، الہا می مواعظ حسنہ اور کتب سے منصر ف مسلم ۔ سیدنا خوث الاعظم حضرت شخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنه نے اپنے خطبات، الہا می مواعظ حسنہ اور کتب سے منصر ف مسلم نے مورف کی تھانیف مواعظ حسنہ اور کتب سے منصر ف مسلم نے میں اللہ عنه کی تھانیف مواعظ حسنہ اور کتب سے منصر ف مسلم نے کا کہ کہ کہ ہے دو میں اللہ عنه کی تھانیف

#### مهر الأسرار هي ١٥٦ هي الأسرار الأ

ے مردہ قلوب کو حیات نوملتی ہے۔ عقیدت اور اعتقاد ہے ان تعلیمات کو پڑھنے اور ان برعمل کرنے والوں پرمعرفت وحقیقت کے تمام درواز کے کل جاتے ہیں اور راوسلوک میں حضورغوث الاعظم خودان كي رجهماني فرمات بير-آپ رضي الله عنه كي مشهورتصانيف مين سرّ الاسرار ، فتوح الغيب،الرسالية الغوثيه، الفتح الرباني،غنية الطالبين اور ديوان غوث الأعظم عام دستياب بين \_ ''سرّ الاسرار''لیعنی''راز ول کےراز''۔آپ رضی اللہ عنہ کی بیرکتاب واقعی اسرارالبی کا مجموعہ ہے اور معرفت حق تعالی کے اسرار ہے لبریز ہے جس میں فقر کی حقیقی تعلیمات کو بیان کیا گیا ہے۔حضور غوث الاعظم حضرت بیخ عبدالقاور جیلانی رضی الله عند نے اپنی اس تصنیف مبار که میں کل چوہیں (24) فصلیں تحریر فرمائی ہیں جن میں 110 ہے زائد موضوعات کو ہر دو ظاہری و باطنی پہلوؤں سے بیان فرمایا۔ انداز تحریر انتہائی مختصر مگر جامع ہے۔ ایک طالب مولیٰ کوراہِ فقر (راہِ معرفت و وصال البی ) میں پیش آنے والے ہرمقام اور کمراہ کرنے والی ہرمشکل اوراس کے اس کو بیان فرمایا۔ تنجيهوي قصل ميں آپ رضي الله عند نے اہل تصوف ہونے كا دعوى كرنے والے كمراه فرقول كى اقسام ،نظریات ،علامات اوراشکال کو بیان فرمایا ہے۔جیسے حالات اُس وقت منے ولیمی ہی صورتحال آج دین محمدی صلی الله علیه دآله وسلم کو در پیش ہے جہاں ایک طرف تو دین اسلام کے طاہری پہلوکو علما یہ و کے اختلا فات اور نظریات نے اور باطنی پہلوکوموروثی سجادہ نشینوں نہبی گدی نشینوں اور جعلی پیروں نے مبتلائے فتنہ کررکھا ہے اور دوسری طرف عوام الناس میں طلب دنیا خطرناک حدہے بھی تنجاوز کر چکی ہے۔غوث الاعظم حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رضی اللہ عنہ نے ایسے اہل تضوف کی پیروی کی بجائے اُس ولی واصل کی اطاعت و پیروی کا تھم فرمایا ہے جسے اللہ تعالیٰ کے تھم اور حضور علیدالصلوٰة والسلام کی وساطت سے ناقصول کوکامل بنانے کے لیے بھیجا گیا ہوا ور جوحضور علیدالصلوٰة والسلام کے طریقہ تزکیۂ نفس و تصفیہ قلب کی راہ جانتا ہو۔ ایسے فقیرِ کامل کو آپ رضی اللہ عنهٔ نے حضورعليهالصلوٰة والسلام كاوارث كامل اورمرشد كامل كى حقيقى اولا دقر ارديا ہے۔ ميرے مرشدياك خادم سلطان الفقر حصرت تخي سلطان محدنجيب الرحمٰن مرظله الاقدس نے

#### الأسرار هي **08 هي بيش لفظ هي الأسرار هي الأسرار هي 40**

طالبانِ مولیٰ کی باطنی ضرورت کے پیش نظر اور دورِحاضر کے تقاضوں کے مطابق اس تصنیف لطیف میں بیان کردہ تعلیمات کی روح کو برقر ارر کھتے ہوئے آسان اردوتر جمہ کا حکم فرمایا کیونکہ مارکیٹ میں دستیاب تراجم آسان فہم نہیں اور نہ ہی وہ سیّد ناغوث الاعظم رضی اللہ عنہ کی تعلیمات کا مفہوم اوراً س کی روح کوواضح کر پاتے ہیں۔اس سلسلہ میں مرشد پاک حضرت تنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقدس نے اپنی لائبریری ہے سر الاسرار کے دو نسخ عربی متن مع ترجمہ عنایت فرمائے اور مزید تعقیق کا حکم بھی صاور فرمایا۔

🛞 پہلانسخ غوثیہ کتب خانہ ہیرون شاہ عالم گیٹ لا ہور کا شائع کر دہ بار دوم ہے جس کی تاریخ اشاعت محرم الحرام 1401ھ (1980ء) ہے اور اس کے مترجم حافظ برکت علی قادریٌ ہیں۔ کتاب کے پیش لفظ میں میہ بات واضح کی گئی ہے کہ سرّ الاسرار کا بیاعر فی نسخہ بغداد میں سیّدنا غوث الاعظم رضی الله عنهٔ کی اوا؛ دیاک گی تحویل میں چلا آ رہا تھاا ورار دوتر جمہ کے ساتھ اشاعت ے محروم تھا جو حافظ برکت علی قا در گی کوسیّد ناغوث الاعظم رضی الله عنهٔ کی اولا دے بوجہ عقیدت و محبت تخفه میں ملا تا کہ اس کی اشاعت کی جائے۔اس کتاب میں ایک صفحہ پراصل عربی متن اور دوسرے صفحہ پراُس کا ترجمہ شائع کیا گیا ہے۔ کتاب کا ترجمہ دوسرے تراجم ہے بہت بہتر ہے۔ وسرانسخر کی متن مع اردوتر جمه مکتبه العارفین لا ہور کا شائع کردہ ہے جس کے مترجم سید امیرخاں نیازی مرحوم ہیں۔اس کتاب میں بھی ایک صفحہ پرعرفی مثن اور دوسر ہےصفحہ پرتر جمہ کیا گیا ہے۔سیدامیرخان نیازی صاحب نے کتاب کے پیش لفظ میں بیات بالکل بھی واضح نہیں کی كدكتاب كرجمدك ليانبول فيعرني متن كهال سے حاصل كيا۔ جب اس كتاب كعربي متن کوغو شیہ کتب خانہ کے شاکع کر دہ نسخہ سے ملایا گیا تو سوائے املاکی پچھ غلطیوں کے حرف ہے رف وہی نسخہ ہے۔میرے مرشد خادم سلطان الفقر حصرت بخی سلطان محمر نجیب الرحمٰن مدخلہ الاقدس ہے اس بات کی تقید این بھی ہوگئی کہ بہی نسخہ انہوں نے سیدامیر خان نیازی مرحوم کو بھی دیا تھا جس کی عربی کو بنبیاد بنا کرانہوں نے'' سرّ الاسرار'' کا ترجمہ کیا۔اوراس کا باراؤل خادم سلطان الفقر

# الأسرار هي **(09 هي) بي** لفظ هي الأسرار الأسرار

حضرت تنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مدظلہ الاقتدال کے زیر تگر انی اور سلطان الفقر ششم حضرت تنی سلطان محمد اصغر علی رحمتہ اللہ علیہ کی حیات مبار کہ بیس ہی مکتبہ العارفین 4/A ایسٹینٹن ا بجو کیشن ما اکو کیشنٹ ا بجو کیشن ا بجو کیشن ا اور اس میں آپ مدظلہ الاقتدال شاؤن وحدت روڈ لا ہور ہے متمبر 2003ء میں شائع ہوا اور اس میں آپ مدظلہ الاقتدال ہے '' تقریظ جیل '' بھی تحریفر مایا تھا جو بعد کے ایڈیشنوں میں کسی اور کے نام سے شائع ہوتار ہا۔

\*\* عربی متن کی تلاش کے دوران جامع الا زہر مصر کا مطبوعہ ایک نسخہ دستیاب ہوا جو جمادی الثانی کے 1374 ہجری میں شائع ہوا اور اس کوسٹید عبدالرحمٰن محمد ملتزم نے مرجب کیا ہے۔ جب اس مصری نسخہ کا بغدادی نسخہ سے تقابلی موازنہ کیا گیا تو دونوں میں پیچھ خاص فرق نہ پایا گیا سوائے اس کے علاوہ مصری نسخہ میں کہیں کہیں مختلف اولیاء کرام کے فارسی اشعار کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ ایک دونوں کی نسخہ میں کہیں کہیں کھی تقف اولیاء کرام کے فارسی اشعار کا اضافہ کیا گیا ہے۔ اس کے علاوہ ایک دونوں کے دونوں کے علاوہ ایک دونوں کی نسخہ جیسا ہے۔ اس کے علاوہ ایک دونوں کے دونوں کے علاوہ باتی متن بالکل بغدادی نسخہ جیسا ہے۔

ارکیٹ میں دستیاب اردوتر اہم میں ایک ترجمہ ذاویہ پبلیشر زور بار مارکیٹ لا ہور کا شائع کردہ ہے جس کے مترجم ظفر اقبال کلیار صاحب ہیں۔ یہ کتاب کا باراق ل ہے اور سن اشاعت کردہ ہے۔ اس ترجمہ خفر اقبال کلیار صاحب ہیں۔ یہ کتاب کا باراق ل ہے اور سن اشاعت 2012ء ہے۔ اس ترجمہ کے مطالعہ ہے معلوم ہوا کہ ترجمہ بہت ہی مشکل انداز میں کیا گیا ہے بہت ی جگہوں پرعربی متن کا ترجمہ کیا ہی نہیں گیا۔

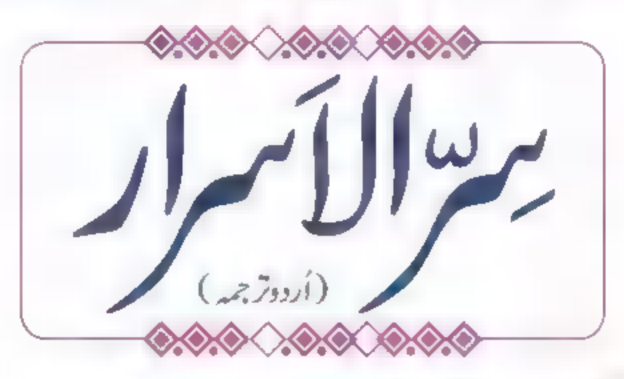
ایک اور ترجمہ قادری رضوی کتب خانہ لا ہور کا شائع کر دہ ہے جس کے مترجم محمد منشا تا بش بیں۔ منشا صاحب نے کتاب کے ترجمہ کے دوران اپنی طرف سے مختلف مقامات پر بطور شاعر اینے اشعار کا استعمال کیا ہے۔

میں نے ترجمہ کرنے کے لیے بغدادی تنخہ کو بنیاد بنایا ہے۔ ترجمہ کے دوران میرے مرشد کریم فادم سلطان الفقر حضرت بنی سلطان محمد نجیب الرحمٰن مرظلہ الاقدس کی ظاہری و باطنی مرد میرے شامل حال رہی اور ترجمہ کے دوران جس جس مقام پر مجھے مشکل پیش آئی میں نے آپ مدظلہ الاقدس سے دابطہ کیا تو آپ مدظلہ الاقدس نے نہایت شفقت سے اُس موضوع کو نہ صرف محمد الاقدس سے دابطہ کیا تو آپ مدظلہ الاقدس نے نہایت شفقت سے اُس موضوع کو نہ صرف محمد الاحداد الاقداد کے دریعے بھی

#### الأسرار ١٥ ١٥ ١٥ المجين لفظ ١٥٠٠

تفصيلا بيان فرمايا تاكهاس عاجز كوتعليمات غوث الأعظم رضي الله عنه كي حقيقي مفهوم كوسمجه كرترجمه كرنے ميں مدول سكے۔ ميں اسے مرشد كريم حضرت تنى سلطان محد نجيب الرحمٰن مدظلم الاقدس كا نہایت شکر گزار ہوں کہ جن کی مہر بانی ہے بیں اس لائق ہوا کہ ترجمہ آسان فہم اور عربی متن کی روح کو برقر ارر کھتے ہوئے کرسکوں۔مشکل اورشرح طلب الفاظ اور اصطلاحات کی وضاحت جو میں نے اپنے مرشد کریم سے مختلف اوقات میں سی اور مجھی ،حواثی میں کر دی گئی ہے۔ د نیامیں تراجم کے لیے تین طریقہ کارا فقیار کیے جاتے ہیں۔اوّل اصل متن کے بغیرتر جمہ شائع کر ویا جاتا ہے۔اس میں ایک فائدہ بہ ہے کہ ضخامت کم ہوئے سے کتاب کی قیمت کم رہتی ہے اور نقضان بیہ ہے کہ اصل متن کی غیر موجود گی میں قاری کے ذہن میں پیرخد شدموجود رہتا ہے کہ ترجمہ اصل متن کےمطابق ہے یامترجم نے اپنی طرف سے پچھارد و بدل تونہیں کیا۔ دوسرا طریقہ بیہ ہے کہ ایک صفحہ پراصل متن اور اس کے مقابل صفحہ پرتر جمہ شائع کیا جاتا ہے۔ اس میں مسئلہ یہ پیش آتاہے کہ قاری کومطالعہ کی روانی میں وقت محسوں ہوتی ہے۔ تبیسراطریقہ بیہ ہے کہ کمل ترجمہ شائع كرنے كے بعد تقيد يق وموازنہ كے ليے آخر ميں اصل متن شائع كر ديا جاتا ہے۔ ميں نے تبسر ے طریقة کو بہتر سمجھا ہے۔ ترجمہ کے اختیام پرسر الاسرار کا اصل عربی متن اہل علم اور اہل تتحقیق حضرات کے لیے شاکع کیا گیا ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ سے دعا ہے کہ میری اس کاوش کو قبول فرمائے۔ آمین

خاکسار احسن علی سروری قادری



الله بن کے لیے جی سب تعریفیں جو قدرت والا ، (ہر چیز کا ) جانے والا ، بنانے والا ، محست والا ، بن مانے عطا کرنے والا ، کرم فر مانے والا ، پالنے والا اور بہت زیادہ رحم فر مانے والا ہے۔ ذکر کئی ما وعظمت والے قرآن کا اپنے نبی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر نازل کرنے والا ہے کہ جنہیں قوت والے و مین اور صراطِ متنقم کے ساتھ مبعوث فر مایا۔ اور در ود و سلام ہوآپ صلی الله علیہ وآلہ وسلم پر جو خاتم الرسالت اور گراہوں کے لیے ہدایت بیں جنہیں تمام (آسانی) کتابوں سے افضال (عظمت و فضیلت والی) کتاب کے ساتھ متمام رسولوں پر شرف حاصل ہے اور محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم نبی ، انہی ، عربی اور اجمالی بی ساتھ متمام رسولوں پر شرف حاصل ہے اور محرصلی الله علیہ وآلہ وسلم نبی ، انہی ، عربی اور اجمالی الله علیہ وآلہ وسلم کی کی کا معالی کی کی میں اور در ودوسلام ہوآپ سے ملی الله علیہ وآلہ وسلم کی میں الله علیہ وآلہ وسلم کی الله کی کے اصلی کی میں وردوسلام ہوآپ کی جو نہا ہیت برزگ اور شخب شدہ ہیں۔

اس کے بعد غوث اعظم، قطب ربانی، بیکل صدانی، قندیل نورانی، سلطان الاولیاء و عارفین، بربان الاصفیاء و واصلین ،الله یاک کے شہباز اشہب مارے مولا وسر داراورالله تبارک و تعالی کی طرف سے جمارے رہنما، اعلی حسب ونسب اور شرافت والے سیّد شیخ محی الدین عبدالقادر جیلانی الحسنی والحسین قدس الله حرب ربنی (الله تبارک و تعالی آئے کی قبر اقدس کومنور فرمائے)

جن كا سلسله تسب يوں ہے: غوث الاعظم سيّد تا شخ عبدالقادر جيلانى بن امام سيّد الله موئ موئ جنگى دوست بن امام سيّد عبدالله بن امام سيّد يحيى زاجه بن امام سيّد جي زامه بن امام سيّد حين امام سيّد عبدالله وحين بن امام سيّد ناطى بن الي طالب رضى الله عنهم الجعين سيّد ناخو ش الاعظم شخ عبدالقادر جيلائى كا سلسله شب والده محتر مدى طرف ساس طرح سے ہے: سيّد تأخو ش الله عن عبدالقادر جيلائى كا سلسله شب والده محتر مدى طرف ساس طرح سے ہے: سيّد شخ محق الدين عبدالقادر جيلائى قدس سرة النورانى بن سيّده ام الخيرامة الجبار طرح سے ہے: سيّد شخ محتود بن سيّده ام الخيرامة الجبار فاطمہ بنت سيّد عبدالله صومتى زام بن سيّد امام الى عبدالله فاطمہ بنت سيّد عمال الدين عبدالله والدين محمد باقر بن امام موئى كاظم بن سيّد مام ملى رضا بن امام موئى كاظم بن سيّد ماما وقد بن امام موئى كاظم بن سيّد ماماد ق بن امام موئى كاظم بن سيّد ماماد ق بن امام موئى كاظم بن امام موئى كاظم بن امام موئى كاظم بن الله بن بن طالب رضى الله عبدالله بن على بن سيّد مامال بن طالب رضى الله عبدالله بن على بن المام بن طالب رضى الله عبدالله بن على بن المام بن بن طالب رضى الله عبدان ۔

(فرماتے ہیں کہ) علم بزرگ والا وصف، بلند مرتبہ فخر کے لائق اور نفع بخش تجارت ہے کیونکہ یہ تو حید رب العالمین تک وینچنے کا ذریعہ اور اس کے نبیوں اور رسولوں (صلوٰۃ اللہ علیم اجھین) کی تقدیق کرنے کا وسیلہ ہے۔ علا (علاء ربانی) اللہ تعالیٰ کے الن خاص بندوں ہیں سے ہیں جنہیں اس (اللہ) نے اپنے دین کی تروت کا اور سر بلندی کے لیے چن لیا اور اپنے فضل سے مزید ہوئیت فرمائی اور انہیں دوسروں پر فضیلت عطا فرمائی اور وہ انبیاء کرام کے وارث اور ان کے خلفاء فرمائی اور اور ان کی حقیقی معرفت حاصل کرنے والے ہیں جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ ہے:

وَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ترجمہ: پس ہم نے اپنے بندوں میں سے چنے ہوئے خاص بندوں کو کتاب (مبین) کا دارث

#### الأمرار ٥٠٠٠ 13 ١٥٠٠ مرالأمرار ١٥٠٠٠ الأمرار ٥٠٠٠٠ الأمرار هـ٥٠٠٠ المعدد المعد

ینایا۔ اُن میں سے بعض اپنے نفس کے لیے ظالم ہیں اور بعض درمیانہ چال چلنے والے ہیں ( یعنی و و لوگ جن کے گناہ اور نبیمیاں برابر ہیں ) اور ان میں سے بعض نبیموں میں ہڑھ جانے والے ہیں۔ جبیرا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ارشا وفر مایا:

الْعُلَمَاءُ وَرَقَةُ الْآنُبِيَاءَ بِالْعِلْمِ وَيُعِبُّهُمْ اَهْلُ السَّمَاءَ وَيَسْتَغْفِرْ لَهُمُ الْحِيْمَانُ فِي الْبِحَارِ إلى يَومِ الْقِيْمَةِ
 الْبِحَارِ إلى يَومِ الْقِيْمَةِ

ترجمہ:علا(علاءِ حق)علم (علم باطن) کے باعث انبیاء کے دارث بیں اور آسمان والے اُن سے محبت کرتے ہیں اور آسمان والے اُن سے محبت کرتے ہیں اور سمندروں میں موجود محبولیاں قیامت تک اُن کے لیے مغفرت طلب کرتی رہیں گی۔

الله تعالی ارشا وفر ما تا ہے:

المُمَا يَخْشَى اللهُ وَنْ عِبَادِةِ الْعُلَمَا أُو (الفاطر-28)

ترجمہ: بے شک اُس (اللہ) کے بندوں میں مصرف علما (علماء ریائی) ہی اللہ سے ڈرنے والے ہیں۔

حضور عليه الصلوقة والسلام في فرمايا:

الْعُلَمَاءَ اللهُ الْخَلُق يَوْمَ الْقِيْمَةِ ثُمَّ مُتَةِزُ الْعُلَمَا فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى يَا مَعْشَرَ النَّهُ اللهُ الْخَلُق يَوْمَ الْقِيْمَةِ ثُمَّ مُتَةِزُ الْعُلَمَا فَيَقُولُ اللهُ تَعَالَى يَا مَعْشَرَ اللهُ لَعْلَمَاءَ اللهُ الله

ترجمہ: روزِ قیامت جب اللہ مخلوق کواٹھائے گاتو علماء ربانی کی جماعت کوالگ کردے گا۔ پس اللہ عبارک و نقائی اللہ علم معرفت ) جو تہمیں بنارک و تعانی ان سے فرمائے گاا ہے علمائے گروہ! بے شک میں نے اپناعلم (علم معرفت) جو تہمیں عطا کیا وہ تمہمارے ہی ملے تھا سومیں نے وہ علم تہمیں دے کرضائع نہیں کیا۔ لبذا تمہمارے لیے کوئی عذا ب نہیں میں ایس مناب بیں ہے کوئی عذا ب نہیں ۔ جنت کی طرف جاؤ پس میں نے تم لوگوں کی مغفرت فرمادی۔

سب تعریفیں اللہ ربّ العزت کے لیے ہی ہیں جو ہر لحاظ ہے تمام جہانوں کا پالنے والا ہے۔جس

#### الأمراد هده 14 هده هده

نے درجات کو عابدوں کے لیے اور اپنے قرب کے مراتب کو عارفین کے لیے محفوظ فر مایا۔ بعض طالبان جن نے ہم (سیّد تاغوث الاعظم اللہ علی ہے ورخواست کی کدان کے لیے ایک اللی جامع کتاب سیار کریں جوان کے لیے (راوفقر کے ہرمقام کے لیے ) کافی اور بحر پور ہو۔ پس طالبان مولی کی طلب اور ضرورت کے مطابق یہ جامع کتاب تیار کی جو نہ صرف اُن کے لیے بلکہ اُن کے علاوہ دوسرے (بعد کے زمانے میں آنے والے ) لوگوں (بعنی طالبان مولی ) کے لیے بھی کافی اور شافی دوسرے (بعد کے زمانے میں آنے والے ) لوگوں (بعنی طالبان مولی ) کے لیے بھی کافی اور شافی ہوگی۔ اور اس کو ''مر الاسرار فیما بختاج الیہ الابراز'' کا نام دیا جس میں شریعت، طریقت اور حقیقت اور حقیقت کے اُن رازوں کا تذکرہ کیا گیا ہے جن کی خلاش میں عموماً لوگ رہتے ہیں۔ اور بید سمالہ کلمہ طیب کرالے آلا اللہ فیم میں شریعت کے وہیں گھنٹوں کی تعداد طیب کرالے آلا اللہ فیم مقدمہ اور چوہیں قسلوں پر مشتمل ہے۔

#### الأمرار ۵.۵.۵ 15 ه.۵.۵ م.۵.۵ م.۵.۵

ہے۔انیسوی فصل وجداور صفائی قلب کے بیان میں ہے۔ بیبوی فصل خلوت اور گوشہ نینی کے متعلق اوراکیسوی فصل خلوت ( گوشہ نینی کے افرکار کے بارے میں ہے اور بائیسوی فصل نیند اور او گھ میں چیش آنے والے واقعات کے متعلق ہے۔ تیمیوی فصل اہل تصوف کے متعلق ہے اور چوجیسوی فصل اہل تصوف کے متعلق ہے اور چوجیسوی فصل خاتمہ بالا محمان کے بارے میں ہے اور میری تو فیق اللہ ہی کی طرف سے ہے۔ اس پرمیر اتو کل ہے اور ای کی طرف (ہر مشکل میں )رجوع کرتا ہوں۔

#### الأسرار هده 16 هده هده الأسرار هده هده الم

# 

الله تخفی اس بات کو جائے کی توفیق عطافر مائے جواس کو پہند ہے اور جواس کی رضا ہے۔ الله عبارک و تعالیٰ نے اپنے توریحال سے سب سے پہلے روئے محمصلی الله علیہ وآلہ وسلم کو پیدافر مایا جیسا کہ اللہ یاک فرماتا ہے:

کی خَلَفْتُ رُوْحِ مُحَمَّیْ (صلی الله علیه وآله وسلم) مِنْ نُوْدِ وَجَهِیْ تَرْجِمه: روحِ محر (صلی الله علیه وآله وسلم) مِنْ نُوْدِ وَجَهِیْ ترجمه: روحِ محر (صلی الله علیه وآله وسلم) کویس نے اپنے چبرے کے نورے پیدافر مایا۔ جیسا کہ نبی پیاک صلی الله علیه وآلہ وسلم نے فر مایا:

🛞 ٱوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ رُوْجِيْ

ترجمہ: سب سے پہلے اللہ تبارک و تعالی نے میری روح کو پیدافر مایا۔

🛞 وَأَوَّلُمَا خَلَقَ اللَّهُ نُؤرِثَى

ترجمہ: اورسب سے پہلے اللہ تبارک وتعالیٰ نے میرے تورکو پیدا قر مایا۔

الله وَاوَّلُمَا خَلَقَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ اللهُ الْقَلَمَ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

ترجمه: اورسب سے بہلے اللہ تنارک وتعالی نے قلم کو پیدافر مایا۔

وَ أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللَّهُ الْعَقْل

ترجمہ: اور اللہ تبارک و تعالی نے سب سے پہلے عقل کو بیدا فرمایا۔

# الأسرار هده ١٦ هده مقدمه هده

پس ان سب سے مرادایک ہی شے ہے اور وہ ہے حقیقت محمد بید۔ اے نوراس لیے کہا گیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی ذات مبارکہ طلمات جلالیہ (جلالی صفات) سے پاک ہے ( بیعنی آپ سرا با جمال ہیں ) جبیما کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاوفر مایا:

الله عَنْ جَأَةً كُمْ مِنَ اللهِ نُورُ وَ كِتَابُ مَٰكِينٌ ٥ (الماء - 15)

ترجمہ: پس اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے تمبارے پاس ایک تو راور ایک کتاب مبین آئی۔
اور آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا نام عقل اس لیے رکھا کہ آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمام علوم کا
ادراک رکھتے ہیں اور قلم اس لیے کہا گیا کے قلم علم کوفقل کرنے کا سبب ہے جیسا کہ عالم جروفات میں
قلم علم کوفقل (منتقل) کرنے کا سبب ہے ہے۔ پس روح محمد صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تمام کا نتات (عالم موجودات) کا خلاصہ اور کا نتاہ کی ابتدا اور اس کی اصل ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کا
ارشاد ہے:

#### 🛞 اَكَامِنَ اللَّهِ وَالْمُؤْمِنُوْنَ مِنْتِي

ترجمہ: میں اللہ پاک ہے ہوں اور تمام مومنین جھے ہے ہیں۔

# الأسرار هده (18 هده عدمه هده)

كياجيها كهالله تعالى ارشادفرما تاب:

الله الله الله الله الله الله الله المنافع المناه ا

ترجمہ: پس ہم نے اس (روپر قدی) کواسفل سافلین (سب سے بینچے والے درجہ) کی طرف منتقل کردیا۔

یعنی سب سے پہلے روح قدی کو عالم الافوت سے عالم چروت میں اتارا۔ جسے اللہ تعالیٰ نے حرمین کے درمیان نور جروت سے روح سلطانی کا لباس پہنایا۔ پھر روح قدی کوروح سلطانی کے نہاں میں عالم ملکوت میں اتارا اور نور ملکوت کا لباس پہنایا جہاں وہ روح روحانی کہلائی۔ پھر عالم ملکوت سے الم ملکوت سے الم ملکوت سے الم ملکوت اس کے جسمانی کہلائی۔ پھراس سے اجسام پیدا قرمائے جیسا کے اللہ تبارک و تعمالی نے قرمانا:

﴿ مِنْهَا خَلَقْنُكُمْ وَفِيْهَا نُعِينُ كُمْ وَمِنْهَا نُغْرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَى (الا-55)

ترجمہ: ہم نے تنہیں ای (زمین) ہے پیدا کیا اور ای میں دوبارہ لوٹائیں گے اور ای میں ہے دوسری مرتبہ پھر سے اٹھائیں گے۔

پھراللہ تعالیٰ نے ارواح کواجسام میں داخل ہونے کا تھم قر مایا ، پس بھیم البی وہ (اجسام میں) داخل ہوگئیں۔ارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

وَنَفَخَتُ فِيهِ مِنْ رُّوْجِيْ (الْجِ-29)

ترجمہ:اور میں نے اس میں اپنی روح پھونگی۔

ل عالم لاهوت اورعالم جروت ع كيام تنبارارب بين؟ س انبول في كما" بيشك"

#### الأسرار ١٩٥٠ 19 مقدمه ١٩٥٠

نازل فرمائیں تا کدوہ ان ہے رہنمائی لیتے ہوئے اپنے اصلی وطن کو یادر تھیں جیبا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

وَذَكِرْهُمُ بِأَتَيَامِ اللّٰهِ ﴿ (ابرائم-5)

ترجمہ: اور یا دولا کیں اُن کوائٹ کے (ساتھ گزرے ) دن۔

لیعنی اللہ کے وصال میں گزرے دن جو وہ ارواح کی صورت میں گزار بھے تھے۔ پس تمام انبیاء

کرام و نیا میں تشریف لا ہے اور اُنہیں اس عبد کی یا دو ہائی کرواتے ہوئے واپس آخرت کی طرف

لوث گئے لیکن بہت ہی کم لوگوں نے اُن کی بات تی اور اُن کی طرف مائل ہوئے اور بہت کم

لوگوں میں اپنے اصلی وطن تک وینجنے کے لیے شوق پیدا ہوا۔ یہاں تک کے نبوت کا سلسلہ روح اعظم

لیعنی خاتم الرسالت حضرت محمصلی اللہ علیہ وا آلہ وسلم تک پہنچا جو گمراہی میں مبتلا لوگوں کے لیے ہاوی

بیں ، جنہیں عافل لوگوں کے لیے (اللہ تبارک و تعالی نے) رسول بنا کر بھیجا تا کہ وہ انہیں غفلت کی

نیند سے جگا کر اُن کو بصیرت عطا کریں اور لوگوں کو اللہ تبارک و تعالیٰ کے وصال اور و یدار اور اس

ہے از کی جمال کی طرف بلائی جیسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاوفر مایا:

گ فُل هٰلِهٖ سَمِينَا آدُعُوۤ اللّه الله الله الله على بَصِيْرَةِ اَنَاوَمَنِ اتَّبَعَنِیُّ (يسن-108) ترجمہ: (آپ سلی الله علیہ وآلہ وسلم) فرماویں میراراستدیہ ہے کہ میں الله تعالیٰ (حقرب) کی وعوت و بتاہوں اور میں اور میری اتباع کرنے والے صاحب بصیرت ہیں۔ نی کریم صلی الله علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

اَضْعَانِي كَالنَّجُوْمِ بِأَيِّهِمُ اقْتَدَيْتُمْ اهْتَدَيْتُمْ

ترجمہ: میرے صحابہ ستاروں کی مانند ہیں اُن میں ہے تم جس کی انباع کروگے ہدایت پاؤگے۔ بصیرت روح کی آنکھ ہے جو اولیاء اللہ کے لیے مقام قلب (فواد) میں تھلتی ہے اور یہ ظاہری علم (کے پڑھنے) سے حاصل نہیں ہوتی بلکہ باطنی تلم لد نی کے صاصل ہوتی ہے جیسا کہ اللہ تبارک و

ل ووعلم جومر شدكال المل بذر بعدوهم اورالهام طالبان مونى تقلوب من اتارتاب-

تعالی نے فرمایا:

وَعَلَّمُنٰهُ مِنْ أَدُثَا عِلْمًا ۞ (الله - 65)

ترجمہ: اور ہم نے اسے علم لدنی تعلیم کیا (سکھایا)۔

پس انسان پر واجب ہے کہ عالم لاحُوت سے باخبر مرشد کی تلقین سے اہل ہمیرت کی بیآ تکھ حاصل کرے۔ پس انسان پر واجب ہے کہ عالم لاحُوت سے باخبر مرشد کی تلقین سے اہل ہمیرت کی بیآ تکھ حاصل کرے رہو کرے۔ پس اے بھائیو! خبر دار رہواور اپنے رہ سے توبہ کے ذریعے بخشش طلب کرتے رہوجیںا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے (قرآن یاک بیس) ارشاد قرمایا:

وَسَارِعُوْا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّهْوْتُ وَالْآرُضُ الْعِلَّةِ الْمَلَاثُ وَالْآرُضُ الْعِلَاتُ الْعِلَادُ الْعِلَادُ الْعِلَادُ الْعِلَادُ الْعِلَادُ اللهُ الْعَلَادُ اللهُ اللهُ

تر جمہ:اورتم اپنے رب ہے مغفرت طلب کرتے رہواور وہ جنت جس کی چوڑ ائی آ سانوں اور زمین ( کی چوڑ ائی ) ہے بھی زیاد و ہے اور جوشقین کے لیے تیار کی گئی ہے۔

طریقت کاراستدا پناؤاورروحانی قافلوں کے ساتھ اپنے رب کی طرف رجوع کرو۔ پس قریب ہے اور اوہ وقت ) کہ (اللہ کے قرب کی طرف جانے والے) رائے منقطع کر دیئے جائیں گے اور عہمیں اُس عالم کی جانب کوئی رفیق (مرشد) نہ طے گا۔ اور ہم پر باد ہونے وائی دنیا میں ہمیشہ رہنے کے لیے تبین بلکہ نفس خبیث کی رہنے کے لیے تبین بلکہ نفس خبیث کی خواہشات کوئم کرنے آئے ہیں۔ پس تہبارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تنہارے نبین اور تہبارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تنہارے نبین اور تہبارے نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم تنہارے نبین ورعلیہ الصلوق والسلام نے فرمایا:

﴿ عَلِيْ الْجَلِ أُمِّينَ اللَّهِ اللَّهِ الرَّمَّانِ عَلَيْ اللَّهِ الرَّمَّانِ الْجَلِ أُمِّينَ اللَّهِ الرَّمَّانِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

اِیعنی طالب کاوفت آخرا جائے گااوراس فانی و نیاش اس کاوفت زندگی ختم بوجائے گاجس کے ساتھ ہی انسان کو وی گئی مہلت بھی ختم ہوجائے گی۔

# الأسرار المده (21 المدهد) عقدمه الأسرار المدهد (21 المدهد)



ہم پر نازل ہونے والاعلم ووقعم کا ہے۔ ایک علم ظاہر اور دوسراعلم باطن لیعنی علم شریعت اور علم معرفت ۔ شریعت کا علم ہمارے ظاہر پر ہے اور معرفت کا تھم ہمارے باطن پر ۔ ان دونوں علوم کے جمع ہوجانے کا متبید علم حقیقت ہے جمیسا کہ درخت اور چوں کے ملنے سے پھل حاصل ہوتا ہے۔ جمیسا کہ درخت اور چوں کے ملنے سے پھل حاصل ہوتا ہے۔ جمیسا کہ ارشاد باری تعالی ہے:

مَوَجَ الْبَحْوَيْنِ يَلْتَقِيّانِ مَنْ بَهُ بَهَا بَوْزَخٌ لَا يَبْغِيّانِ (الرَّسْ-20-19)
 ترجمہ: دوسمندراُس (الله) نے اس طرح بہائے کہ باہم ایک نظرا ٓ تے ہیں لیکن اُن کے درمیان

ایک صدہے جس ہے وہ ل نہیں پاتے۔

صرف علم ظاہر سے حقیقت کو حاصل نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی حقصود (اللہ تعالیٰ) کا وصال حاصل ہو سکتا ہے پس کامل عبادت وہ ہے جس میں دونوں علوم (علم ظاہر وعلم حقیقت) جمع ہیں جیسا کہ ارشاد ہاری تعالیٰ ہے:

وَمَا خَلَفْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ (الدَارِيات-56)

ترجمہ: اور میں نے چنوں اور انسانوں کواپی عبادت کے لیے پیدافر مایا۔

یعنی اپنی معرفت کے لیے بیدا فر مایا۔ پس جواللہ تبارک و تعالیٰ کو بیجیا نتا ہی نہیں وہ اس کی عبادت کیونکر کرسکتا ہے۔ پس (اللہ تعالیٰ کی ) معرفت تصفیہ کے ذریعے قلب کے آئینہ سے نفس کے تجاب کو دور کرنے سے حاصل ہوتی ہے جس کے بعد (طالب کو) قلب کی گہرائی میں مقام سرتر میں پوشیدہ حسن از لی کے خزانے (اللہ تعالیٰ) کا مشاہدہ حاصل ہوتا ہے جسیما کہ حدیث قدی میں اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

الله المنافعة ال

#### من من الأسرار من من 22 من مقدمه مقدمه

ترجمہ: میں ایک پوشیدہ خزانہ تھا نہیں میں نے چاہا کہ میں پہچانا جاؤں تو میں نے مخلوق کو بیدا فرمایا تا کہوہ مجھے بہجانے۔

پس اس صدیث ہے میدواضح ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ نے انسان کواپنی پیچان کے لیے پیدا فر مایا ہے۔



معرفت دوطرح کی ہوتی ہے۔معرفتِ صفاتِ النی اورمعرفتِ ذاتِ النی۔معرفتِ صفات دونوں جہان میں جسم کا حصہ ہے اورمعرفتِ ذات آخرت (عالمِ لاحُوت) میں رویے قدی کا حصہ ہے جبیبا کدارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:

﴿ وَآيَّنْ ثَالُهُ بِرُوْجِ الْقُدُينِ (الترو-87)

ترجمہ: اورہم نے اس کی مدور و ب قدی ہے گی۔

بعنی روحِ قدی کے ذریعے ان کی مدد کی جاتی ہے (تا کہ وہ اللہ کا دیدار کر سکیس)۔

دونوں قتم کی معرفتیں دوطرح کے علوم کے بغیر حاصل نہیں ہوتیں یعنی علیم ظاہر اور علم ہاطن، جن کا میں سال میں میں مصرف میں مصرف نہ مصل این مداری سلم میں مسلم میں اسلم میں اسلم میں میں میں میں میں میں میں میں

ذکر پہلے کیا جاچکا ہے جسیا کہ حدیث نبوی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے: محمد منظ مند مند اللہ مند اللہ علیہ مند اللہ علیہ واللہ علیہ واللہ علیہ مند

﴿ الْعِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ وَ ذَلِكَ خَجَّةُ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ وَ عِلْمٌ بِالْجِنَانِ فَذَاكَ خَجَّةُ اللهِ عَلَى عِبَادِهِ وَ عِلْمٌ بِالْجِنَانِ فَذَالِكَ الْعِلْمُ التَّافِعُ يُعُصُولِ الْمَقْصُودِ

ترجمہ:علم دوطرح کا ہے۔ایک و وعلم جس کا تعنق زبان سے ہے اور بیاللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف ہے اپنے ہندوں پر ججت ہے اور دومراعلم وہ ہے جس کا تعلق قلب (باطن) سے ہے اور یہی نفع بخش اور مقصود ( ذات جن تعالیٰ کی معرفت ) حاصل کرنے میں فائدہ مند ہے۔

الله الله تبارک و تعالیٰ کی صفات کی معرفت تو عالم موجودات میں ہی ممکن ہے جبال ہر چیز اللہ کی صفات کی مظہر ہے الکین اللہ تبارک و تعالیٰ کے چبرے اور ڈات کی معرفت بشریت (عالم موجودات) سے نکل کرعالم لا خوت تک بھنچ جانے پر روح قدی ہی کرسکتی ہے۔ جانے پر روح قدی ہی کرسکتی ہے۔

#### من من الأسرار من من 23 مندم مقدم مقدم

سب سے پہلے انسان کے لیے علم شریعت ضروری ہے تا کہ بدن عالم معرفتِ صفات ہیں معرفت حاصل کر سکے اور وہ در جات ہیں۔ اس کے بعد علم باطن ہے جس کے ذریعے روح (روح قدی) عالم معرفت میں ذات بی تعالیٰ کی معرفت حاصل کرتی ہے اور بیا کی وفت تک حاصل نہیں ہو سکتی جائے معرفت وطریقت کی مخالف رسومات کوترک نہ کیا جائے اور اس کے حصول کے لیے بغیر وکھاوے اور نمائش کے صرف اللہ تبارک وتعالیٰ کی رضا کے لیے نفسانی وروحانی مشقتیں (مجاہد واللہ کے برواشت کی جا کیں فران تفالیٰ ہے دوالی مشقتیں (مجاہد واللہ کے برواشت کی جا کیں فران تفالیٰ ہے:

فَتَنْ كَانَ يَرْجُوْ الِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدُّا 0
 (اللهد-110)

ترجمہ: پس جوا ہے دیدار (اور ملاقات) کا طلبگار ہے اُسے جا ہے نیک اعمال کر لے اورا ہے واحدرت کی بندگی (اوراطاعت) میں کی دوسرے کوشر یک نظیرائے۔
عالم معرفت عالم لاخوت ہاور وہی (انسان کا) اصلی وطن ہے جس کا ذکر پہلے بھی کیا جاچکا ہے جہال روب قدی کوعمدہ و بہترین صورت میں دُھالا گیا۔ اس سے مراو ہے کہ روب قدی ہی حقیق انسان ہے جوقلب (باطن) کی گہرائی میں (پوشیدہ) ہاوراس کے وجود کا ظہار ابتدائی طور پر تو پر وتلقین اور کلم طیب گرالی اللہ آلا اللہ کے زیرہ ہوجائے پرول کی نوبور تعلقین اور کلم طیب گرائی معانی تا ہے۔ اہل تصوف (صوفیاء کرام) نے اسے طفل معانی کی بنا پر کہا نام دیا ہے کیونکہ اس کا تعلق معنویا سے قد سے ہواور اسے طفل معانی ان خصوصیات کی بنا پر کہا گیا ہے کہ:

1 - يقلب سے پيدا ہوتا ہے جيسے بچه مال كے پيٹ سے بيدا ہوتا ہاوراس كى برورش باپ كرتا

ا بیخی سفات کی معرفت سے انسان کو مقامات و مراتب می حاصل ہوتے ہیں اللہ تبارک و تعالیٰ کا قرب نیس۔ ع بیاں نیک اعمال سے مراوظا ہری ہے روح عبادات نہیں بلکہ اللہ اس کے رسول سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور صاحب امر (مرشد کال) کی ظاہری و یاطنی اطاعت ہے۔ سے روح قدی ، انسان جھیتی سے روح قدی کی تفصیل

#### الأسرار المدالية الأسرار المدالية المد

ہاور پھروہ آہتہ آہتہ بلوغت کی طرف بڑھنے لگتا ہے۔

2۔ جس طرح بچوں کو طاہری تعلیم دی جاتی ہے ای طرح اسے بھی علیم معرفت سکھایا جاتا ہے۔
3۔ جیسے بچہ ظاہری گناہوں کی گندگی سے باک ہوتا ہے بس بیر (طفل معانی یعنی روح قدی) بھی اسی طرح شرک ، خفلت اور بشری صفات ( لیعنی ظاہری وجود کی ضروریات ) سے پاک ہوتا ہے۔
1 سی طرح شرک ، خفلت اور بشری صفات ( لیعنی ظاہری وجود کی ضروریات ) سے پاک ہوتا ہے۔
4۔ باکیزہ صورت ( بچوں ) کی طرح ہے بھی صاف اور پاکیزہ ہے اور خیند ( عالم خواب ) ہیں

5۔اللّٰہ تعالیٰ نے جنت کے خدمت گاروں کو طفولیت کے وصف سے نوازا ہے جبیبا کہ اللّٰہ عز وّ جل نے فرمایا:

عُلُونَ (الواقد -17) يَطُونُ فَعَلَيْهِمْ وِلْدَانَ تَعَقَلَدُونَ (الواقد -17)

فرشتوں کی مانندنظر آتا ہے۔

ترجمہ: ان (اہل جنت) کے گرد ( توعمر ) لڑ کے طواف کریں تھے جو ہمیشہ ایسے ہی ( نوعمر ) رہیں ہے۔

عِلْمَانٌ لَّهُمْ كَأَنَّهُمْ لُؤَلُو ۗ مَّكُنُونٌ (﴿ 24-24)

ترجمہ:ان (اہلِ جنت) کے لیے ایسے غلان (جنت کے کسن خادم) ہوں گے جیسے پہنے ہوئے موتی۔

6۔اس (روحِ قدی ) کابینام (یعنی طفل معانی ) اس کی پاکیزگی اور شفافیت کے باعث ہے۔ 7۔ اُس (روحِ قدی ) پراس اسم (لیعنی طفل معانی ) کا اطلاق جسم کے ساتھ تعلق اور بشری صورت کی بنا پر صرف مجازی طور پر ہے اور بیا طلاق اس کی عمدہ صورت کی وجہ ہے ہے نہ کہ باطنی صفائی کی بنا پر س

اگرایک نظراس (روبِ قدی) کے ابتدائی حال کی طرف دیکھا جائے تو (پہ چلنا ہے کہ) وہی اصلی دخیقی انسان ہے جس کی اللہ کے ساتھوا یک خاص نبست ہے۔ پس جسم اور بشریت اس سے

لے یعنی مرشد کال اکمل کی صحبت اور تربیت ہے روح قرب النی میں ترتی کرتی ہے۔

#### الأسرار ١٠٠٠ 25 ١٠٠٠ مقدمه ١٠٠٠

برگز محرم نبیل بیل جبیها كه حضور علیدالصلوة والسلام نے فرمایا:

الله وَقُتُ لَا يَسُعُ فِيهِ مَلَكُ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِي مُرُسَلٌ اللهُ مُقَرَّبٌ وَلَا نَبِي مُرْسَلٌ

ترجمہ:اللّٰہ کے ساتھ میرا (قربت کا) ایک وقت ایسا بھی ہے جس میں کسی مقرب فرشتے اور نبی و رسول کی کوئی گنجائش نہیں۔

اس ہے مرادنی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بشریت ہے اور مقرب فرشتے ہے مراد آپ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی روحانیت ہے جبے جبروت کے نور سے پیدا کیا گیا۔ چونکہ فرشتے کو بھی اس اجروت کے نور سے پیدا کیا گیا۔ چونکہ فرشتے کو بھی اس (جبروت کے نور) سے پیدا کیا گیا ہی وہ نور لا مُوت میں داخل نہیں ہوسکتا۔ اُ

﴿ آنَّ بِلْهِ جَنَّةً لَا فِيْهَا حُوْرٌ وَلَا قُصُورٌ وَلَا عَسَلُ وَلَا لَبَنْ بَلِ آنَ يَنْظُرَ إِلَى وَجُهِ اللّهِ تَعَالَى

ترجمہ:اللّٰہ تبارک وتعالیٰ کی ایک جنت ایسی بھی ہے جس میں نہ حوریں ہیں نہ محلات، نہ شہد ودود ہے ( کی نہریں) بلکہ صرف اللّٰہ تعالیٰ کے چبرے کا دیدار ہے۔

فرمانِ حق تعالی ہے:

﴿ وُجُوُهٌ يَّوْمَنِينٍ تَاضِرَةٌ ٥ (التيامت-22)

ترجمہ: بہت سے چبرے اس (قیامت کے ) دن بہت تروتازہ ہوں گے (لیعنی انہیں کوئی پریشانی نہ ہوگی وہ بس دیدار حق میں مصروف ہوں گے )۔

حضور عليدالصلوة والسلام نے فرمایا:

شَرُوْنَ رَبُّكُمْ كَهَا تَرَوْنَ الْقَهَرَ لَيْلَةَ الْبَنْدِ

تر جمد:عنقریب تم اینے رب کواس طرح و مجھو کے جیسے چودھویں رات کے جاندکو (بغیر کسی مشکل

لے لیعنی بطور بشریت کوئی ٹی بھی اس قرب کے درمیان حائل نہیں ہوسکتا اور نہ ی عالم جبروت سے لے کر عالم ناسوت تک کی کوئی مخلوق اس قرب کی حقیقت کو بچھ سکتی ہے۔

#### الأسرار ١٠٠٠ 26 ١٠٠٠ مقدمه ١٠٠٠ عدمه

اور پریشانی کے ) دیکھتے ہو۔

اگر کوئی فرشته یابشری وجوداس عالم میں داخل ہوگا تو فوراً جل کررا کھ ہوجائے گا۔ حدیث قدی میں اللہ تبارک و تعالیٰ فرما تا ہے:

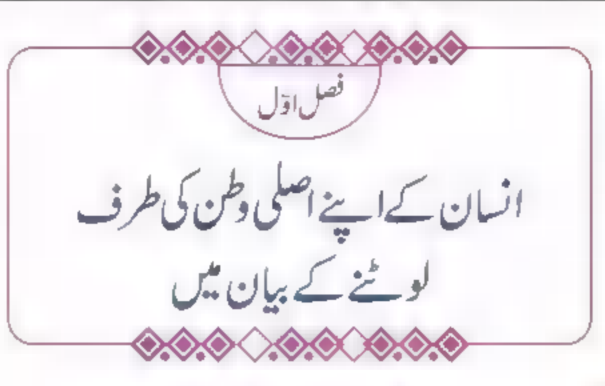
لَوْ كَشَفْتُ سُبُحَاتٍ وَجُوجَلَا إِنْ لَإِحْتَرَقَتْ كُلُّ مَا إِنْتَهْى إلَيْهِ بَصْرِ فى

ترجمہ:اگریس اپنے چبرے کے جلال کے انوارے پر دہ ہٹا دوں تو تا صدِنگاہ ہر چیز جل کررا کہ ہو جائے۔۔

ای طرح جبرائیل علیہ السلام نے عرض کیا ''اگر میں ناخن کے برابر بھی آگے بڑھا تو جل جاؤں گا۔''

拉拉拉拉拉

# الأمراد هده 27 هده 27 هده



پس انسان دوطرح کے ہیں جسمانی اور روحانی۔جسمانی انسان عام انسان ہیں اور روحانی انسان خاص انسان ہیں۔ عام انسان اپنے (اصلی) وظن جو کہ درجات ہیں، کی طرف علم شریعت، طریقت اور معرفت (کے احکامات) پرعمل کرنے ہے رجوع کرتا ہے جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

المُحِكَّمَةُ الْجَامِعَةُ مَعْرِفَةُ الْحَقِي الْحَقِي

ترجمہ: جامع (کامل) حکمت حق تعالی کی پیچان اور معرفت ہے۔ (بیتب حاصل ہوتی ہے) جب اعمال ریا کاری اور نمائش سے پاک ہوکر کیے جا کیں۔ ورجات کے تین طبقات میں:

پہلاطبق (ابل) عالم ملک (عالم ناسوت) کی وہ جنت ہے جسے جنت الماویٰ کہتے ہیں۔ دوسراطبق (ابل) عالم ملکوت کی وہ جنت ہے جسے جنت النعیم کہتے ہیں۔

لے عالم ناسوت ، ملکوت اور جبروت کے مراحب و مقابات سے اہلی نا موت کی جنت ہے مراوہ وہ جنت ہے جوان لوگوں کے لیے ہے جہزی نے شریعت کے احکام پراچھے طریقے ہے رضائے النی کے لیے مل کیا لیکن قرب النی کی خواہش ندگی اس لیے عالم ناسوت میں ہی قیدرے اور قرب کے الحکے مقابات ملکوت و جبروت اور لا خوت تک رسائی حاصل ندگی ہے اہلی عالم ملکوت وہ جی جنبوں نے زاکد مجاوات اور ورد و و فطائف کے ذریعے تا سوت کی قیدے نجات حاصل کر کی اور ساتھ ساتھ ماتھ وقت کے اس والی کرایا۔

#### 

تبسراطبق (اہل) عالم جبروت کی وہ جنت ہے جسے جنت الفردوس کہتے ہیں۔ یعتیں جسمانی کی (اور عام انسان کے لیے ) ہیں اور جسم اپنے عالم (ان جنتوں) کی طرف تین علوم علم شریعت ،طریفت اور معرفت کے بغیر نہیں پہنچ سکتا جسیا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا:

- الحيكمة الجامِعة مَغرِفة الحقي وَ الْعَمَلُ بِهَا وَمَغرِفَةُ الْمَاطِلِ وَتَرَكُهُ الْمَاطِلِ وَتَرَكُهُ لَرَا مِ اللهِ اللهُ عَمَد اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله
- الله قد الله قد المنافعة عقا واردُ وَقَعَا إِنْهَا عَهُ وَ الله الله الله الله الله وَ الله الله وَ ا
  - هُ مَنْ عَرِفَ نَفْسَهُ وَخَالِقَهُ عَرَفَ رَبَّهُ وَتَابَعَهُ

    هُ مَنْ عَرِفَ نَفْسَهُ وَخَالِقَهُ عَرَفَ رَبَّهُ وَتَابَعَهُ

    هُ اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا

ترجمہ:جواہیے نفس اوراس کے پیدا کرنے والے کو پیچان لیتا ہے وہ اپنے رب کو پیچان لیتا ہے اور اُس کی انتاع کرتا ہے۔

انسانِ خاص یک رجوع اپنے اصلی وطن قرب الہی کی طرف ہوتا ہے جو وہ علم حقیقت کے سبب حاصل کرتا ہے اور بھی عالم جو کہ سبب عاصل کرتا ہے اور بھی عالم قرب لا خوت میں تو حید ہے اور بیرحال اسے دنیا کی زندگی میں ہی اپنی اللہ عالم جروت وہ ہیں جنہوں نے طریقت کے احکام پڑل کر کے تزکیاتھی اور تصفیہ قلب کے لیے جدوجہد کی

یے بہتر ہا جہر دور انہیں ماصل کر کے عالم جروت تک رسائی حاصل کر لی البتہ قرب کی انتها یعنی ویدا دولقائے البی تک رسائی حاصل کر لی البتہ قرب کی انتها یعنی ویدا دولقائے البی تک رسائی حاصل تہ کر سکے جودول کے لیے جودول کی البی تک رسائی حاصل تہ کر سکے جودول کے لیے جودول کی بجائے جسمانی اعمال میں مصروف رہے اس لیے ان کی روحانیت ان کی جسمانیت پر عالب نہ آسکی سے جس کی بجائے جسمانی با عمال سے قرب البی کے لیے جدوجہد کی جن کے نتیج میں اس کی روح اس کے جسم اور خواہشات پر عالب آئی اوراسے عالم قرب میں گئی ۔

# من الأسرار من من 29 من الأسرار من م

ال عادت کے سبب حاصل ہوجاتا ہے جس میں اُس کا سونا اور جا گنا برابر ہوتا ہے۔ بلکہ جب جسم سوجاتا ہے تو قلب بیدار ہوجاتا ہے اور اُسے فرصت لل جاتی ہے۔ پس ووگلی یا جزوی طور پراپنے اصلی وطن (لاحُوت) میں پہنچ جاتا ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فرمایا:

الله يَتَوَفَى الْإِنْفُسَ حِنْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمْتُ فِي مَنَامِهَا عَ فَيهُ سِكَ الَّتِي قَطى عَلَيْهَا الْهَ وَعَدَامِهَا عَلَيْهَا الْهَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْزَى إِلَى آجَلِ مُسَمَّى (الزم-42)

ترجمہ:اللہ موت کے دفت جانوں (روحوں) کوجف کرتا ہے اور جن کی موت کا وفت نہیں آیا اُن کی (روحوں کو) نمیند کی حالت میں ۔ پس جس کے مرنے کا دفت آگیا ہوان ( کی روحوں) کوروک لیٹا ہے اور دومری جانوں کوایک مقرر ہوفت تک چھوڑ ویٹا ہے۔

اس ليحضور عليدالصلوة والسلام في مايا:

تؤمُ الْعَالِمِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ الْجَاهِلِ بَعْدَ حَيَاتِ الْقَلْبِ بِنُوْرِ التَّوْحِيْدِ وَبَعْلَ
 مُلَازَمَةِ أَسْمَا التَّوْحِيْدِ بِلِسَانِ السِّرِ بِغَيْرِ حَرْفٍ وَلَا صَوْتٍ

ترجمہ: نور توحیدے قلب کے زندہ ہوجانے کے بعد اور بھر کی زبان سے بغیر حروف وآواز کے اساع تو حید کے ذکر کے جاری ہونے کے باعث عالم کی خیند جانل کی عبادت سے افعنل ہے۔ اساع تو حید کے ذکر کے جاری ہونے کے باعث عالم کی خیند جانل کی عبادت سے افعنل ہے۔

صدیث قدی میں اللہ تبارک و تعالی ارشاوفر ما تاہے:

الْرِنْسَانُ يَرِينَ وَاتَا يَرُهُ

ترجمه:انسان ميراراز ہے اور بيں انسان كاراز ہول۔

اورالله عرِّ وجل نے ارشاد فرمایا:

إِنَّ عِلْمَ الْبَاطِنِ سِرٌّ مِنْ سِرِ ثَى آجْعَلُه فِي قَلْبِ عِبَادِي وَلَا يَقِفُ عَلَيْهِ آحَدُّ عَيْدٍ ثَى
 غَيْرِ ثَى

ترجمہ: بے شک علم باطن میرے اسرار میں سے ایک سمڑ ہے جسے میں اپنے (مقرب) بندوں کے قلب میں (چھپاکر)رکھتا ہوں اور میر ہے سوااس سے کوئی بھی واقف نہیں۔

اَنَا عِنْدُ ظَنِّ عَبُدِي وَانَا مَعَه حِيْنَ يَذُكُرُنِي وَإِذَا ذَكَرَنِي فِي نَفْسِه ذَكَرَتُه فِي

#### الأسرار هده 30 هده الكرار هده الأسرار هده المحديد الم

نَفْسِيْ وَإِذَا ذَكَرَنِيْ فِيْ مَلَاءِ ذَكُونُهُ فِيْ مَلَاءِ أَحْسَنَ مِنْهُ

سرجہ: ش اپنے بندے کے گمان کے مطابق ہوتا ہوں اور جب وہ جھے یاد کرتا ہے میں اس کے
ساتھ ہوتا ہوں اور جب وہ جھے اپنے دل میں یاد کرتا ہے تو میں بھی اس کو اپنے دل میں یاد کرتا ہوں
اور جب وہ میراذ کر کسی جماعت میں کرتا ہے تو میں اُسے اُس سے بہتر جماعت میں یاد کرتا ہوں
ان (احادیثِ قدی میں علم باطن اور بسر ) ہے مراد علم تظر ہے جوانسان کے وجود میں ہے۔
جیسا کہ حضور علیہ الصافی ق والسلام نے ارشا وفر مایا:

تَفَكُّرُ الشَّاعَةِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ سَنَةٍ

رَجمه: اليه لحركا تَظُر اليه مال كَ عَبادت عافض هـ مـ

ثرجمه: اليه لحركا تَظُرُ الشَّاعَةِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ سَبْعِيْنَ سَنَةٍ

رَجمه: اليه لحركا تَظُر مرسر مال كي عبادت عافض هـ مـ

د جمه: اليه لحركا تظرمتر مال كي عبادت عافض هـ مـ

الشَّاعَةِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ أَلْفِ عَامِرِ تَعَ مَا اللَّا عَامِرِ السَّاعَةِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ أَلْفِ عَامِرِ اللَّا اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِدِ اللَّهِ عَامِرِ اللَّهِ عَامِدِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ

پس اس توفیق کے لیے کہا جائے گا جس نے فروعات کی تفصیل میں تفکر کیا اس کا ایک لحد کا تفکر ایک سال کی عبادت میں جو پچھ ہم پر واجب ایک سال کی عبادت میں جو پچھ ہم پر واجب ہے ، کی معرفت کے (حصول کے ) لیے ایک لحد کا تفکر کیا پس وہ (تفکر ) ستر سال کی عبادت سے افضل ہے اور جس نے اللہ تبارک و تعالیٰ کی معرفت میں ایک لحد بھی تفکر کیا وہ ایک لحد ہزارسال کی عبادت سے افضل ہے اور بھی (تفکر ) علم عرفان ہے جو کہ عین تو حید ہے اور اس سے ہی عبادت سے افسل ہے۔ اور اس سے ہی عارف ایخ معروف کی طرف روحانی پر واز کے نتیجہ میں عارف ایخ معروف کی طرف روحانی پر واز کے نتیجہ میں واصل ہوتا ہے۔ پس عابد جن کی طرف میر کرنے والا اور عارف قر بوت کی طرف پر واز کرنے

لے ایسے شرعی مسائل جن کا تعلق ظاہری اعمال ہے ہو تے معرفت کاعلم سے جس کی معرفت حاصل کی جارہی ہو سے اللہ تعالیٰ کے عالم واحد بہت اور اس ہے اوپر عالم وحدت اور احدیت

#### 

والا ہوتا ہے۔ اہل جق میں ہے کسی (شاعر) نے کیا (خوب) کہا ہے:

تُلُوْبُ الْعَاشِقِيْنَ لَهَا عُيُونً تَرْى مَا لَا يَرَاهَا النَّاظِرُوْنَا لَقَاشِقِيْنَ لَهَا عُيُونً لَوَى مَا لَا يَرَاهَا النَّاظِرُوْنَا لَقَالُونِيَا لَهَا اَجْنِحَةٌ تَظِيْرُ بِغَيْرٍ رِيُشٍ إِلَى مَلَكُوبِ رَبِ الْعَالَمِيْنَا لَهَا اَجْنِحَةٌ تَظِيْرُ بِغَيْرٍ رِيْشٍ إِلَى مَلَكُوبِ رَبِ الْعَالَمِيْنَا

ترجمہ: عاشقوں کے قلوب کے لیے ایسی آئٹھیں ہیں جووہ سب بھی دیکے لیتی ہیں جو ظاہری آئٹھوں سے نظر نہیں آتا۔ ان کے لیے ایسے باز و ہیں جن سے وہ بغیر پروں کے ربّ العالمین کے عالم ملکوت کی طرف پرواز کرتے ہیں۔

پس ائیں پرواز کرنے والاعارف کے باطن میں ہوتا ہے اور وہی جیتی انسان ہے اور وہی اللہ تبارک وتعالیٰ کامحبوب بھرم اور عروس ہے جیسا کہ حضرت بایزید بسطائی فرماتے ہیں'' اہل اللہ ،اللہ تغالیٰ کامجبوب بھرم اور عروس ہے جیسا کہ حضرت بایزید بسطائی فرماتے ہیں'' ہیں اللہ ،اللہ تغالیٰ کی دہنیں ہیں'' بیسے دہن کو اُس کے دہنیں ہیں'' بیسے دہن کو اُس کے مرم کے سواکوئی نہیں ہی جاتا اُس کے بردہ میں جھیے ہوتے ہیں اور انہیں اللہ پاک کے سواکوئی نہیں دیکھتا۔ایک حدیث قدی ہیں اللہ تعالیٰ فرما تا ہے :

اوليان تَعْت قَبَان لَا يَعْرِفُهُمْ غَيْرِي

تر جمہ: میرے اولیا، (میں ہے بہت ہے) میری چادر کے نیچے (چھے ہوتے) ہیں اور انہیں میرے علاوہ کوئی دیل پہچانیا۔

ظاہری طور پرتو لوگ دلبن کی صرف ظاہری زینت کے علاوہ پچھٹیں دیکھ کئے۔ پی بن معاذرازی فرماتے ہیں 'دی زمین پراللہ تعالیٰ کا خوشبودار پھول ہے جے صدیقین سو جھتے ہیں اور دہ (خوشبو) اُن (صدیقین) کے قلوب پر اثر انداز ہوتی ہے جس ہے دہ این رہ کے مشاق رہتے ہیں اُن (صدیقین) کے قلوب پر اثر انداز ہوتی ہے جس سے دہ این رہتا ہے اور اُن کی عبادت ان کے رفیعی این کی عبادت ان کے اضاف کے دیدار کے لیے ان کا شوق بڑھتا ہی رہتا ہے ) اور اُن کی عبادت ان کے اضلاص کے فرق کے مطابق اور حسب فنا بڑھ جاتی ہے۔ جتنازیا دہ قرب حاصل ہوتا جاتا ہے اتنا رادہ ہی وہ فنا ہوتے چلے جاتے ہیں۔ پس وئی وہ ہے جوابینے حال ہیں فانی اور اللہ پاک کے دیادہ ہی وہ فنا ہوتے چلے جاتے ہیں۔ پس وئی وہ ہے جوابینے حال ہیں فانی اور اللہ پاک کے

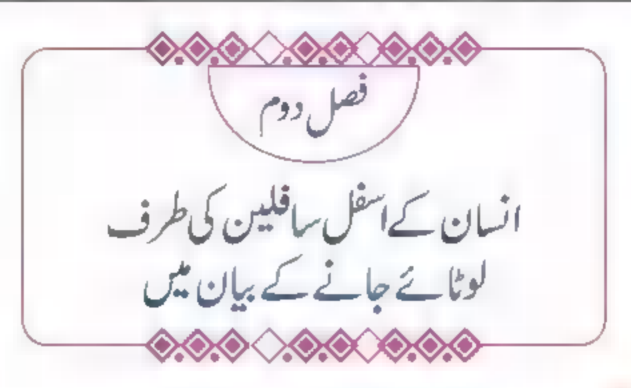
لِ النِي ذاتي ضروريات اورخوابشات اورائي وجود كي فكرے آزاد

#### من الأسرار هنده 32 من الأسرار هنده

مشاہدہ میں باتی کی بو۔ نداے اپنے نفس پر کوئی اختیار ہواور نداللہ کے سوائسی کے ساتھ قرار ہوگئے۔
اس کی نقید اپنی کرامت سے ہوتی ہے اور اسے پوشیدہ رکھا جاتا ہے اور ظاہر نہیں کیا جاتا کہ اللہ کے
راز کوظاہر کرنا کفر ہے۔ مرصاوی آیا ہے 'تمام صاحب کرامات تجاب میں ہیں اور ان (مردانِ
خدا) کے لیے کرامت خونِ حیض کی طرح ہے۔' ہیں ولی کے لیے ایسے بزار مقامات ہیں جن میں
سے سب سے پہلے کرامت کا مقام ہے۔ جواس (مقام) کے گزرجاتا ہے وہ باتی مقامات حاصل
کر لیتا ہے ور نہ نا کام ہوجاتا ہے۔

لے اللہ کی ذات اور اس کی رضا کے علاوہ اُس ولی کو پھی تھائی شددے اور وہ ہر لھداللہ کے دیدار میں محور ہے ہے ایسے ولی یا طالب مولی کواچی خواہشات اور مرضی پراختیار نہیں ہوتا۔ اس کے چیش نظر صرف اللہ تیارک وتعالیٰ کی رضا ہی ہوتی ہے اور وہ اللہ کے سواکس کے ساتھ سکون محسوس نہیں کرتا۔

# الأسرار ه.ه.ه 33 ه.ه.ه عرالأسرار ه.ه.ه 33 ه.ه.ه



جب الله تبارک و تعالیٰ نے رویے قدی کو عالم لاھوت میں احسن صورت میں تخلیق کیا تو اس کو پست ترین مقام ( بعنی عالم ناسوت ) کی طرف بھینے کا ارادہ بھی فرمانیا تا کہ مقام صدق میں عظمت والے بادشاہ ( الله تبارک و تعالیٰ ) کے لیے اس کی محبت اور قربت میں اضافہ ہواور بیدمقام اولیا، کرام اورانمیا علیم السلام کا ہے۔

پیں سب سے پہلے اس (رویے قدی) کوعالم جروت میں توحید کے نیجے کے ساتھ شتقل فرمایا
یعنی عالم نورانیت سے اس عالم میں رکھا اور اُسے اس عالم (عالم جروت) کا لباس بہنایا۔ اس
طرح اُسے عالم ملک (ناسوت) میں بھیجا اور اس کے لیے عضری لباس کے بعنی میرکشف جسم خلیق کیا
تاکہ وہ عالم ملک (ناسوت) میں جل نہ جائے۔ اور جروتی لباس کے اعتبار سے اس (رویح
قدی) کا نام رویح سلطانی رکھا اور ملکوتی (لباس کے) اعتبار سے رویح سیرانی ورویح روانی رکھا اور ملکی اعتبار سے رویح سیرانی ورویح روانی رکھا اور ملکی اعتبار سے اس (رویح قدی) کا نام رویح جسمانی رکھا۔

اسفل سافلین کی طرف لوٹانے کا مقصد یہ تھا کہ قلب وجسم کے وسیلہ ہے (انسان) زیادہ قرب و درجات حاصل کرے اور اپنے قلب کی زمین پر توحید کا نتج بوئے تا کہ اُس سے توحید کا درخت اُ گے جس کی جڑ ہوائے سرور میں قائم ہواور اس پر اللہ تعالیٰ کی رضا کے (حصول کے) لیے درخت اُ گے جس کی جڑ ہوائے سرور میں قائم ہواور اس پر اللہ تعالیٰ کی رضا کے (حصول کے) لیے

ا اربع عناصر یعن آئ ، من ، یانی اور بواے تیار کروہ جسمانی وجود

# 

توحيد كالحيل لكي

پس قلب کی زمین پرشر بعت کا آج ہوئے تا کہ اُس سے شریعت کا درخت پیدا ہوجس پر درجات کے پھل لگیس ۔ لہٰذا اللہ تبارک و تعالی نے تمام ارواج کوجسم میں داخل ہونے کا تھم دیا اور ہر روح کے لیے جسم میں ایک مقام تفسیم کر دیا۔ روح جسمانی کا مقام جسم میں خون اور گوشت کے درمیان ہے اور دوح قدی کا مقام بر وی قدی کے درمیان ہے اور دوح قدی کا مقام بر میں ہے۔ اِس ان میں سے ہرا کی (مقام بر روح قدی ) کے لیے وجود کی مملکت میں ایک وکان ہے جس میں سامان تجارت ہے اور منافع ہے اور الی تجارت ہے جس میں سامان تبارت ہے جس

﴿ وَرَّا وَ عَلَانِيَةً يَرْجُونَ آجَارَةً لَنْ تَبُورَ ٥ (العاطر-29)

ترجمہ: (اجسام اپنے ہر باطنی مقام پر ) پوشیدہ اور اعلانیہ تجارت کرتے ہیں اور جووہ (باطنی ترقی کے لیے )خرچ کرتے ہیں اس میں ہر گز کوئی خسارہ نہیں۔

پس ہرانسان کو جا ہے کہ اپنے وجود کے ان (ظاہری و باطنی ) معاملات کو سمجھے کیونکہ دہ جو پچھ یہاں حاصل کرے گاوہ اس کے اپنے ذمہ ہوگا۔ جیسا کہ قرمانِ حق تعالیٰ ہے:

أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا يُعْتِرُ مَا فِي الْقُبُورِ ۞ وَحُضِلَ مَا فِي الصُّدُورِ (العاديات-10-9)

ترجمہ: کیا (انسان) جانتائیں جب قبروں ہے (مردوں کو) اٹھایا جائے گا اور جو پھے سینوں میں پوشیدہ ہے ظاہر کردیا جائے گائے

﴿ وَكُلَّ إِنْسَانٍ اللَّوَمُنَا لَا ظَيْرَة فَيْ عُنُقِهِ ﴿ (اللهِ المَاسِ اللهِ 13-13) مَرْجِمَهِ: اور برانسان كَي تسمت اس كے كلے لگادى كئى ہے۔ م

الیتنی جواعمال وہ احکام النبی کے مطابق الفدگی رضا اور قرب کے حصول کے لیے کرتے ہیں ہے انسان کی روح جس ہاطنی مقام تک پنجی ہوگی اور جواعمال کے ہوں گے وہ مقام اور اعمال سب پرعیاں ہوجا تھی گے اور نفس کی اتبھی یائری حالت بھی سب بر ظاہر ہوجائے گی میچ سیحنی اجتھے اور ٹرے اعمال انسان کے اپنے اختیار میں جیں جا ہے تو خیر کا راستہ اختیار کر کے رضائے النبی اور قرب النبی کی طرف سفر کرے یا شرکار استہ اختیار کر کے اللہ کے فیظ وغضب کا شکار ہو۔

# الأمرار هيه 35 هيه 35 هيه



روتِ جسمانی کی دکان بدن میں سینداور ظاہری اعضا ہیں اور اس کی دولت شریعت اور اس کی تخصم النی کی تخصص اللہ کی مطابق ظاہری احکام پرشرک سے پاک (بدریا) عمل کرنا ہے جبیا کہ فرمانِ میں تعانی ہے۔

وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ آحَدًا (النبـ-110)

ترجمه: اورائي واحدرت كى عبادت ميس كى كوشريك تا تخبراؤر

بِشَكَ اللّٰه واحد ہے اور وہ واحد کوئی پند کرتا ہے۔ یعنی اعمال ریا وتمائش اور و نیاوی لائی ہے پاک ہول کیونکہ ولایت، مکاشفہ اور عالم مُلک ( ناسوت ) ہیں زہین سے لے کرآ سان تک ہر چیز کا مشاہدہ اور اس جیسی کرامات کوئیہ رہانیت کے مراتب میں سے جیں جیسا کہ پانی پر چلنا اور ہوا میں اُڑ نااور ( دور کا ) فاصلہ ( کمحوں میں ) طے کر لینا اور دور کی باتیں من لینا اور بدن کے میں اُڑ نااور ( دور کا ) فاصلہ ( کمحوں میں ) طے کر لینا اور دور کی باتیں من لینا اور بدن کے اندرونی ) اسرا کی کو جان لینا۔ آخرت میں اس کا نفع جنت، حور وقصور ( محلات ) وغلان ' شراب طہور اور جنت اولی میں ویکن مقتوں کا حصول ہے جسے جنت الماوی کہتے ہیں۔ روب روانی کی دکان قلب ہے اور اس کی دوئت علم طریقت ہے اور اس کی تجارت بارہ اسائے روب روانی کی دکان قلب ہے اور اس کی دوئت علم طریقت ہے اور اس کی تجارت بارہ اسائے اصول میں سے پہلے چارا ساء کا بغیر حرف و آواز ذکر ہے۔ فرمان حق تعالیٰ ہے:

لے کشف سے دل کا حال معلوم کرلیما سے کم عمر اور حسین جنتی اڑ کے جوابل جند کی خدمت پر مامور ہوں کے

# الأسرار المدال ١٥٥ المدال المراد المدال مول المراد المدال المراد المراد

الله الرَّسْمَاءُ الْحُسُنَى فَادْعُولُا مِهَا (الرَّراف-180) وَيِثْهِ الْرَافِ -180)

ترجمہ: اوراللہ کے بی سب ایتھے نام ہیں کہیں اُسے ان (ناموں) سے پیکارو۔ بیاس طرف اشارہ ہے کہ بیاسا قبلبی ذکر یعنی علم باطن کا کل بیں اور (زات حق تعالیٰ کی) معرفت اساع تو حید (اسم اَللَٰهُ ذات اَللَٰهُ ، یِلُٰه ، لَٰهٔ اور هُو کے ذکر ) کا نتیجہ ہے۔حضور علیہ الصلوٰ ۃ والسلام زفر ال

اورارشادفر مایا:

اللَّرْسُ حَرْفُ وَالتَّكْرَارُ اللَّهُ

ترجمہ: درس ایک حرف ہے اور تکرار بزار بار ہے۔

(مندرجہ بالا حدیث میں) شارکرنے ہے مرادان (اساء سے ظاہر ہونے والی اللہ کی) صفات سے متصف اوراس (بینی اللہ) کے اخلاق سے مخلق ہونا ہے۔ یہ بارہ اساء کلمئہ تو حید لَا اللہ الله الله کے بارہ اساء کلمئہ تو حید لَا الله الله کے بارہ اسائے اصول ہیں۔اللہ تبارک وتعالی کے بارہ اسائے اصول ہیں۔اللہ تبارک وتعالی کے اسم کو نے کلمہ تو حید کے بارہ حروف میں سے ہرحرف کے لیے قلب کی مختلف حالتوں میں ایک ایک اسم کو متعین فرمادیا ہے۔ ہرعالم کے لیے تمین اساء ہیں جن سے اللہ تبارک وتعالی اہل محبت کے قلوب کو متعین فرمادیا ہے۔ ہرعالم کے لیے تمین اساء ہیں جن سے اللہ تبارک وتعالی اہل محبت کے قلوب کو

لے بعنی اساء باری تعالی بی کے ذریعے اللہ کی صفات کاعلم حاصل کیا جاسکتا ہے۔

### من الأمرار من 37 من 37 من الأمرار من 37 من الأمرار من ا

ثبات بخشاہ جبیرا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

اوران پرسکونِ محبت نازل فرما تا ہےاورتو حید کے شجر کو قائم رکھتا ہے جس کی جزیں نہ صرف ساتوں زمینوں میں بلکہ تحت الثری میں میں اور اس کی شاخیں آسان میں عرش ہے بھی اوپر میں۔فرمانِ حق تعالی ہے:

المَّنَةُ وَعَلِيْبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ (ابرائه-24)

السَّمَاءِ (ابرائه-24)

السَّمَاءِ فَي السَّمَاءُ (ابرائه-24)

السَّمَاءُ فَي السَّمَاءُ الْعَامِ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ السَّمَاءُ الس

ترجمہ: (مضبوط ہات بعنی توحید ) پاک درخت کی طرح ہے جس کی جڑیں ( زمین میں ) قائم اور جس کی شاخیں آ سانوں میں ہیں۔

اوراس (روحِ سیرانی) کامنافع قلب کی حیات ہے جس سے وہ عالم ملکوت کا مشاہدہ کرتا ہے مثلاً جنت اورائل جنت ،اس کے انوار اور فرشتوں کا مشاہدہ ،اسائے باطن بلاحرف و آواز ملاحظہ کرکے وہ (باطنی) زبان سے باطنی گفتگو کرتا ہے اور آخرت میں اس (روحِ سیرانی) کا ٹھکا نہ دوسری جنت ہے جبکا نام جنت انعیم ہے۔

روبِ سلطانی کی دکان فواد ہے۔اس کی دولت معرفت اور اس کی تنجارت ول کی زبان سے جار وسطی اساء کا ( دائمی ) ذکر ہے جبیرا کے حضور علیہ العسلوٰ ہ والسلام نے فرمایا:

العِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ فَنْ لِكَ خُجَّةُ اللهِ على خَلْقِه وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ وَذٰلِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ إِلَيْ اللَّهُ عَلَى خَلْقِه وَعِلْمٌ بِالْجَنَانِ وَذٰلِكَ الْعِلْمُ النَّافِعُ الْعِلْمُ فِي هٰذِهِ الدَّائِرَةِ

ترجمہ بعلم دوطرح کا ہے۔ وہ علم جس کا تعلق زبان سے ہاں تد تبارک و تعالیٰ کی طرف سے مخلوق پر جحت ہے اور دوسراعلم جس کا تعلق دل سے ہاور وہی علم منافع بخش ہے اور اس دائرہ (دائرہ)

المشبوطي وقرار الابت قدي ع قلب

# من من الأسرار هنده (38 هنده فعل نبر 3 هنده

معرفت) میں یلم بے حد نفع بخش ہے۔

حضورعليدالصلؤة والسلام نے فرمایا:

اللَّهُ أَن لِلْقُرُ آنِ ظَهُرًا وَبَطَنًا ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ: بے شک قرآن کا ایک ظاہر ہے اور ایک باطن ہے۔

﴿ أَنَّ اللَّهُ آنُوْلَ الْقُرِّ آنَ على عَشْرَ الْبُطْنِ فَكُلُّ مَا هُوَ بَطْنٌ فَهُوَ آنُفَعُ وَازْ بَحُ لِآنَهُ فُخُ . ترجمہ: بے شک اللّٰہ پاک نے قرآن پاک کودس بطون میں نازل فر مایا۔ پس اُس کا بربطن نقع بخش اور فائدہ مند ہے کیونکہ وہ (قرآن کا) مغز ہے۔

اور بد (بارہ) اساءان بارہ چشموں کی طرح میں جو حضرت موی علیہ السلام کے عصا مارنے ہے جاری ہوئے جیسا کرفر مان حق تعالی ہے:

﴿ وَإِذِ اسْتَسْفَى مُوْسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبْ تِعَصَاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ الْنَاعَشَرَةَ عَيْنًا فَالْفَجَرَتْ مِنْهُ الْنُقَاعَشَرَةَ عَيْنًا فَقُلْمَ كُلُّ أَنَاسٍ مِّشَرِّجَهُم (البِرِو-60)

ترجمہ: اور جب مویٰ (علیہ السلام) نے اپنی توم کے لیے پانی کی دعا کی تو ہم نے فر مایا اپنا عصا اس پھر پر مارو۔ پس اُس (پھر) سے بارہ چشمے جاری ہوئے اور ہر گروہ نے اسپنے پینے کی جگہ پہچان لی۔

پس علم ظاہر کی مثال عارضی ہارش کی ہے اور علم باطن اصلی چینے کی طرح ہے اس لیے پہلے والے ( یعنی علم ظاہر ) سے زیادہ فائد و مند ہے۔اللہ تبارک و نعالی نے فرمایا:

﴿ وَأَيَةٌ لَّهُمُ الْآرْضُ الْمَيْتَةُ آخَيَيْنَاهَا وَآخَرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ ٥ (الْمِينَ 33) (الْمِينَ 33)

ترجمہ:اوراُن کے لیے نشانی ہے کہ ہم نے اس مردہ زمین کوزندہ کیااوراس میں اناج پیدا کیا جس میں سے وہ کھاتے ہیں۔

الله تبارک و تعالی نے اس زمین آفاق ہے (وہ) انائ پیدا فرمایا جو حیوانات نفسانی کے لیے قوت بخش ہے اور قلوب کی زمین سے وہ اناج بیدا کیا جوارواح روحانی کے لیے قوت بخش ہے۔حضور

## الأسرار هي (39 هي فس نبر 3 هي الأسرار هي (39 هي الأسرار هي (39 هي (39 هي)

عليه الصلوة والسلام من فرمايا:

کی مَنْ اَخُلَصَ بِلَٰهِ تَعَالَىٰ اَرْبَعِیْنَ صَبَاحًا ظَهَرَتْ یَنَابِیْحُ الْحِکْمَةِ مِنْ قَلْمِهِ عَلَی لِسَادِهِ ترجمہ:جو(شخص) چالیس روز تک اللہ تعالیٰ کے لیے خلوس سے (اطاعت میں) رہا اُس کے قلب ہے حکمت کے چشمے اُس کی زبان پر ظاہر جوجاتے ہیں۔

اس (روحِ سلطانی) کا نفع جمال النبی کے مس کا دیدار ہے۔اللہ تیارک ونعالی نے ارشا وفر مایا:

شاكَذَب الْفُؤَادُمَارَ أَى (الْخَم-11)

ترجمه: قلب نے جموث نہ کہاجو (ان کی آئکھوں نے ) دیکھا۔

حضورعليه الصلؤة والسلام نے قرمایا:

الْمُؤْمِنُ مَرْأَةُ الْمُؤْمِنِ

رِّ جمه: مومن مومن كا آئينه ہے۔

اق ل موس سے مرادموس بندے کا قلب ہے اور دوسرے (موس) سے مراد اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فر مایا:

الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ (صر - 23)

ترجمہ:اللہمومن بھی ہےاورمھیمن (تلہبان) بھی۔

اس گروہ ( بینی رویے سلطانی ) کا ٹھ کا نہ تنہ ری جنت ہے جس کا نام جنت الفردوں ہے۔ رویے قدی کی دکان سمتر میں ہے جیسا کے ارشاد باری تعالیٰ ہے:

الْإِنْسَانُ سِيرِي وَ اَنَاسِرُهُ

ترجمه: انسان ميراراز ہے اور میں انسان کاراز ہوں۔

اوراس کی دولت علم حقیقت ہے اور وہی علم تو حید ہے اور اس کی تنجارت بغیر آ واز کے ہمر کی زبان ہے آخری جارا سمائے تو حید کا ( دائمی ) ذکر ہے۔اللہ تبارک وتعالیٰ نے ارشاد قرمایا:

وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّه يَعْلَمُ الشِّرَّ وَآخُفَى (لا - 7)

## م الأسرار هده 40 مده فصل نبر 3 مده الأسرار هده المده المدهد المدهدة ا

ترجمہ: اوراگرآپ بلندآ وازے بات کریں تو بھی وہ جانتا ہے ہرداز کو بلکداس ہے بھی تخفی۔
پس اللہ تبارک و تعالیٰ کے سواکوئی بھی اس بات کوئیس جانتا اور اس کا نفع طفل معانی کاظہور اور بسر کی آئی ہے۔
کی آئی ہے اللہ تعالیٰ کے چبرے کے جلال و جمال کا مشاہدہ ، معائنہ اور دیدار ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا وقر مایا:

وُجُوْةٌ يَّتُومَئِدٍ ثَاضِرَةٌ ﴿ إِلَى رَبِهَا تَاظِرَةٌ ﴿ (التيار 23-22)

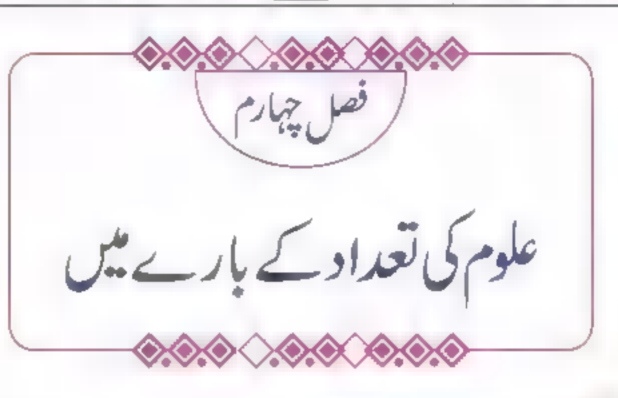
ترجمہ:اس (قیامت کے ) دن ( کیکھ) چبرے تروتاز و ہوں گے اور اپنے ربّ کو دیکھ رہے ہول گے۔

یعنی اللہ کو بغیر کسی واسط ٔ حالت اور بغیر کسی تشبید کے دیکھیں گے۔ جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

النيس كَيغُلِهِ مَنْ وَهُو السّبِيعُ الْبَصِيْرُ (الثوريُ-11)
ترجمہ: اس كی مثل كوئی شے بیں اور وہ منے والا ، د يصفے والا ہے۔

جب انسان اپنے مقصود (القد تبارک و تعالی ) کو پالیتا ہے تو عقلیں چکرا جاتی ہیں ، قلوب جیرت زوہ رہ جاتے ہیں اور زبانیں بند ہو جاتی ہیں اور ان ہیں برگز استطاعت (طاقت ، ہمت ) نہیں رہتی کہ وہ کی کوئی (مشاہرہ) سے باخبر کرسکیں کیونکہ القد تبارک و تعالی ہر مثال سے پاک ہے۔
پس جب ایسی خبر میں علما کے پاس پہنچیں تو وہ ان مقالات کا مطالعہ کریں اور علوم کے مقابات کو بسی جب ایسی خبر میں علمات کو جانچیں اور اعلیٰ مقام عنہیں پر اپنی توجہ رکھیں اور علم لدنی اور معرفت و ات احدیت حاصل کرنے کے لیے جدو جبد کریں اور جو مقالات آگے آ رہے ہیں ، ان پر اعتراض اور ان کا انکارند کریں۔

# الأمرار ه.ه. 41 ه.ه. 41 ه.ه. ٥.٥٠



علم ظاہر بارہ اقسام کا ہے اور اسی طرح علم باطن کی بھی بارہ اقسام ہیں جنہیں عوام اور خواص کی قابلیت (اور صلاحیت) کے مطابق ان بین تقسیم کیا گیا ہے۔ پس (تمام ظاہری و باطنی) علوم چار ابواب پر مشتمل ہیں۔ باب اوّل شریعت کے ظاہر ہے متعلق ہے جس میں اوامر ونوابی اور تمام (ظاہری) احکام شامل ہیں۔ باب دوم اس (شریعت) کا باطن ہے جے علم باطن اور طریقت کا نام ویا گیا ہے۔ باب سوم باطن کے متعلق ہے جے علم معرفت کا نام دیا گیا ہے اور باب چہارم تمام بطون کے باطن کے متعلق ہے جے علم معرفت کا نام دیا گیا ہے اور باب چہارم تمام بطون کے باطن کے متعلق ہے جے علم مقیقت کا نام دیا گیا ہے۔ پس میسب علوم حاصل کرنا مضروری ہے جیسا کہ فرمان مصطفی صلی القد علیہ وآلہ وسلم ہے:

الشّرِيْعَةُ شَجَرَةٌ وَالطّرِيْقَةُ اغْصَائِهَا وَالْمَعْرِفَةُ اَوْرَفُهَا وَالْحَقِيْقَةُ ثَمَرُهَا وَالْقُرْآنُ جَامِعُ جَوِيْعِهَا بِالنّالِالَةِ وَالْإِشَارَةِ تَفْسِيْرًا آوْ تَاوِيْلًا.

ترجمہ: شریعت ایک درخت (کیمثل) ہے اور طریقت اس کی شہنیاں ہیں اور معرفت اس کے سے بہن اور معرفت اس کے ہیں اور حقیقت اس کے ہیں اور حقیقت اس کے بہن اور حقیقت اس کا مجامع ہے جس میں سب دلائل، اشارے، تفاسیرا ورتا ویلات موجود ہیں۔

"صاحب المجمع" كہتے ہیں كرتفسير عوام كے ليے ہاور تاویل خواص كے ليے ہے كيونكہ خواص رائخ علما ہیں اور رسوخ كے معنى تحجور كے درخت كى مثل علم ہیں ثبات، قرار اور مضبوطى كے ہیں جیسے ( کھجور کے درخت کی ) جڑیں زمین میں گڑھی ہوئی ہیں اور اُس کی شاخیں آ سان ( کی بلند ہوں) میں ہیں اور اُس کی شاخیں آ سان ( کی بلند ہوں) میں ہیں اور یہ پیچنگی اس کلمہ کا نتیجہ ہے جس کا نتیج ( قلب کی ) صفائی کے بعد قلب کی علاقائی کے بعد قلب کی علاقائی ہے ایک قول کے مطابق اللہ کفر مان وَ الرَّ الدِعْنُونَ فِی الْعِلْمِ کو (حرف) عطف ( یعنی ' وُ' ) کے ساتھ والَّل الله کے ساتھ ملایا گیا ہے یا

تفسیر کیبر کے مصنف علی فرماتے ہیں اگر (علم باطن کے ) اس دروازہ کی کوکھول لیا جائے تو باطن کے تمام درواز ہے کھل جاتے ہیں (جس کے بعد) بندہ اوامر ونوائی کی تقیل اور چاروں دائروں میں ہم دائرہ میں نفس کی مخالفت کا پابند ہے کہ دائرہ شریعت میں نفس (شریعت کے ) مخالف وسوے پیدا کرتا ہے اور دائرہ طریقت میں (نفس) دین کی موافقت میں نبوت اور ولایت کا جمونا) دعویٰ کرواتا ہے اور دائرہ معرفت میں (نفس) نورانیت کے دعوکہ میں خفی شرک (کے دسوے ڈالٹاہے) اور ربو بیت کا دعویٰ کرواتا ہے جسیا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فروایا:

اَفَرَ يُتَ مَنِ التَّغَذَ اللهَ هُوَاهُ (الجائي-23)

ترجمہ: کیا آپ (صلی الله علیه وآلہ وسلم) نے ایسے فخص کوریکھا جس نے ہوائے نفس کو اپنامعبود بنالیا ہے۔

اور دائزہ حقیقت میں شیطان، نفس اور فرشتے داخل نہیں ہو کئے کیونکہ اس میں اللہ کے سواہر چیز جل کررا کھ ہوجاتی ہے جیسا کہ جبرائیل نے فر مایا ''اگر میں ناخن برابر بھی آگے بڑھاتو جل جاؤں گا۔''(اس دائزہ میں آکر) بندوا پے دشمنوں (نفس دشیطان) سے نجات پالیتا ہے اور مخلص بن جاتا ہے۔ارشادِ باری تعالی ہے:

الله عَبِعِزَّتِكَ لَا غُوِيتَهُمُ الْمَعِيْنَ لَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ( 32-82)

ل بیسورہ آل عمران کی آیت نمبر 7 ہے و تما یعلی تأویلة اِلَّا اللهُ وَ الرَّا اللهُ وَ الرَّا اللهُ وَ الْمُوانِ اللّه الله على جائما ہے اور علم میں بخت لوگ ۔ ایعنی علم کے باطن کو یا اللّه جائما ہے واعلائے میں تا امام فخر الدین رازی سے وہ علم جس کے حصول کے بعد اُس کا شاررائے علاء میں ہونے گئے سے تفسانی خواہشات

# الأمراد الأمراد المعالم الله المعالم المعالم

ترجمہ: (شیطان نے) کہا (الٰبی) تیریءڑت وجلال کی قتم! میں ضروران سب (لوگوں) کو گمراہ کروں گا گمرسوائے تیرے مخلص بندوں کے۔

اور بندہ جب تک حقیقت (کے دائرہ) تک نہیں پہنچتا وہ مخلص نہیں بن سکتا کیونکہ بشری صفات اور غیر بت (غیراللہ) بخل ذات کے بغیر فنانہیں ہو بحتے اور نہ بی حق تعالی کی (حقیق) معرفت حاصل کے بغیر جہالت کا پروہ اٹھتا ہے۔ لیس اللہ تعالی خود بغیر کسی واسطے (اور وسطے) کے (بندے کو) علم لا نیخ عطا کرتا ہے اور وہ خصر علیہ السلام کی مثل اللہ تعالی کی معرفت اس کی تعریف ہے (حاصل) کرتا ہے اور اس کی عباوت اس کی تعلیم ہے کرتا ہے۔ اس مقام پروہ ارواح قدی کا مشاہدہ کرتا ہے اور اپنے نبی حصر ہے میں اللہ علیہ وآلہ وسلم کی (حقیقت کی) معرفت حاصل کر لیتا ہے۔ پس ہے اور انہیا علیم السلام اسلام اسلام اسے (اللہ تبارک و وہ از ل سے ابد تک سب (ابتداء سے انتہا) جان جاتا ہے اور انہیا علیم السلام اسے (اللہ تبارک و انتہاکی کے )ابدی وصال کی خوشخری و بیتے ہیں جیسا کے فرمان حق تعالی ہے:

﴿ وَحَسْنَ أُولَيْكَ رَفِينَقًا (النا .- 69)

ترجمه: اوربيسب (انبياء، شهداء، صديقين اورصالحين) كيابي اليجھے ساتھي ہيں۔

پس جواس علم ہے واصل نہیں ہوتا وہ حقیقت جی عالم ہی نہیں، چاہاں نے لاکھوں کی بیں کیوں نہ پڑھ رکھی ہوں کیونکہ وہ روحانیت تک پہنچا ہی نہیں۔ فلاہری علوم کے ساتھ جسمانی اعمال کا بدلہ صرف جنت ہے جہاں صرف صفات (البیہ) کا عکس جلوہ نما ہے۔ عالم صرف علم فلاہر کے ذریعے حرم قدی اور قرب جن تعالیٰ میں نہیں بین سکتا کیونکہ بیعالم پر داز ہے جہاں باز دول کے بغیر نہیں اڑا جا سکتا مگروہ بندہ جو علم فلاہر اور علم باطن (وونوں) کوئل میں لاتا ہے، وہ اس عالم لا کھوت میں بہنچ جا تا ہے جیسا کہ صدیر شیق میں فرمان جن تعالیٰ ہے:

﴿ يَاعَبُونَى إِذَا آرَدُتَ آنُ تَنْخُلَ حَرَجِى فَلَا تَلْتَفِتُ إِلَى الْمُلُكِ وَالْمَلَكُوتَ وَالْجَبَرُوتَ وَالْجَبَرُونَ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبَرُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ

### الأسرار هده 44 هده فسل نبر4 هده

ترجمہ: اے میرے بندے! جب تو میرے حرم میں داخل ہونے کا ارادہ کرنے تو ملک ،ملکوت اور جبروت کی طرف ماکل نہ ہو کیونکہ ملک عالم کا شیطان ہے اور ملکوت عارف کا شیطان ہے اور جبروت واقف کا شیطان ہے۔

جوان میں ہے کی ایک (عالم) پر بھی راضی ہوگیا وہ اللہ تعالیٰ ہے وور ہوگیا لیتی قرب (حضور حق تعالیٰ) ہے دور ہوا البتہ درجات ہے دور نہ ہوا۔ بدلوگ قرب کی طلب تو رکھتے ہیں لیکن اُسے حاصل نہیں کر سکتے کیونکہ وہ غیر ( یعنی درجات وثو اب کو پانے ) کالا کی رکھتے ہیں اور اُن کے پاس صرف ایک ہی بازو ( یعنی علم ظاہر ) ہے۔ اہل قرب کو وہ (مقام قرب اللی ) حاصل ہوتا ہے جو کسی آئے گھے نے دیکھا نہ کسی کان نے سنا اور نہ ہی کسی ہشر کے قلب میں اس کا خیال گزرا اور وہ (مقام ) جنت قرب اللی ہے جس میں نہ حوریں ہیں اور نہ محلات انسان کے لیے لازم ہے کہ وہ اپنی فرات کو پہچانے اور نشس کی خاطر اس بات کا دعویٰ نہ کر ہے جس کا اُسے ہرگز حق نہیں پہنچا۔ اپنی فرات کو پہچانے اور نشس کی خاطر اس بات کا دعویٰ نہ کر ہے جس کا اُسے ہرگز حق نہیں پہنچا۔ جیسا کہ حضرت علی کرم اللہ و جبہ فریاتے ہیں:

پس ایسے عالم کو چاہیے کہ وہ اپنی ذات میں حقیقتِ انسان جے طفلِ معانی کہتے ہیں کے معانی حاصل کرے اور عالم اجسام سے نگل کر عالم ماصل کرے اور عالم اجسام سے نگل کر عالم روحانیت جو عالم سز ہے، میں داخل ہو۔ اس عالم میں غیر اللہ ہر گزنہیں قرار پاسکتا کیونکہ وہ تور کے صحرا کی مانند ہے جس کی کوئی انتہائییں ۔ طفلِ معانی اس میں پرواز کرتا ہے اور اس کے وہ مجانب وغرائب دیکھتا ہے جن کو ( زبان ہے ) ہیان کرناممکن نہیں ۔ یہ موحدین کامقام ہے جوابی ذات کو عین وحدت ( وحدت جن کو از بان ہے ) ہیان کرناممکن نہیں ۔ یہ موحدین کامقام ہے جوابی ذات کو عین وحدت ( وحدت جن تعالیٰ ) میں گم کرد ہے ہیں اور جمالی جن تعالیٰ کے دیدار کے وقت ان کا

لے وہ لوگ جوازل ہے تو حید پر قائم ہوتے ہیں اور جن کا سرتیمی غیر اللہ کے سامنے ہیں جھ کا۔

## 

اپناوجودایے غائب ہوجاتا ہے جیسے سوری کی کٹر ت روشی کے باعث انسان ممارات کوئیں وکھے سکتا ای طرح انسان مشاہر ہ جمال البی کے وقت غلیج حیرت وکویت کے باعث اپنی ذات کوئیں وکھے پاتا ۔ حضرت میسیٰ علیہ السلام نے فرمایا''جب انسان آ سان کی سلطنت میں داخل ہوتا ہے تو رہ کھے پاتا ۔ حضرت میسیٰ علیہ السلام نے فرمایا''جب انسان کی سلطنت میں داخل ہوتا ہے تو رہ میں کی پیدائش کی طرح ہُ س کی دوبارہ پیدائش ہوتی ہے۔''اس سے مرادانسان کی حقیقت اور قابلیت سے روحانی طور پر طفل معانی کا پیدا ہوتا ہے اور وہی انسان کا راز ہے جو علم شرایعت اور علم حقیقت کے اجتماع سے وجوداور عقول میں طاہر ہوتا ہے جیسے مرداور عورت کے نطفے کے ملئے سے حقیقت کے اجتماع سے وجوداور عقول میں طاہر ہوتا ہے جیسے مرداور عورت کے نطفے کے ملئے سے جیسے میں میں عالم اور اور عقول میں طاہر ہوتا ہے جیسے مرداور عورت کے نطفے کے ملئے ہے جیسے میں عالم کا میں تو اس کے جیسے کا بی میں کا رہ تا ہور کی تعالی ہے:

وَلَا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطْفَةٍ أَمْشَاحٍ تَنْبُتَلِيْهِ (الدم-2)

تر جمہ: بے شک بم نے انسان کو ملے جلے نطقے سے پیدافر مایا تا کہاس کو آز مایا جاسکے۔
طفلِ معانی کے ظہور کے بعد انسان محلق کے سمندروں کو پارکر کے عالم امرکی گہرائیوں ہیں پہنچ جاتا
ہے کیونکہ بیتمام عالم عالم عالم روح (عالم امر) کے مقابلے میں پانی کے ایک قطرے کی مثل ہیں۔
اس (ظہور) کے بعد علوم روحانی اور علوم لذنی کا فیض (انسانِ حقیق میں) بغیر حروف اور آواز
کے جاری ہوجا تا ہے۔



جان کے کہ مذکورہ بالا مراتب خالص تو بہ اور مرشد کامل کی تلقین کے بغیر حاصل نہیں ہوتے جیسا کہ اللّہ تبارک وتعالیٰ نے ارشاد فر مایا:

﴿ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِيَةُ الثَقُوٰى (اللَّهِ عَلَيْهَ الثَقُوٰى (اللَّهِ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الثَقُوٰى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الثَّقَوٰى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الثَّقَوٰى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الثَّقَوٰى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الثَّقَوْى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ الشَّقَوْى (اللَّهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْهَ عَلَيْهِ عَلَيْ

ترجمه: اوران پرتفوي كاكلمه لا زم كبيا-

> اخَاقِیْلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّهُ اللَّهُ لَا يَسْتَكُورُونَ (السَّفَ -35) ترجمہ: جب اُن سے کہا جاتا ہے کہا للہ کے سواکوئی معبود نبیس تو وہ تکبر کرتے ہیں۔ پس پیکمات عوام کے تق میں نازل ہوئے ہیں۔

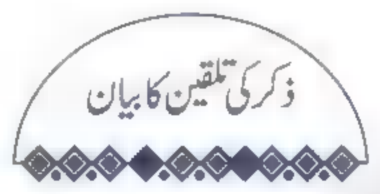
> > المحض زبان ع لا إله الله الله كاقراركنا

## الأمرار ١٠٠٠ 47 ١٠٠٠ فس نبر5 ١٠٠٠

ووسرے (مقام برکلئة حيد) كااطلاق علم هنتی بر ہے جيسا كەاللەتبارك وتعالى نے قرمايا:

خاعُكْم أَنَّهُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا اللهُ وَاسْتَغْفِهُ لِلْاَنْبِكَ وَلِلْمُوْمِينِهُ قَ وَالْمُوْمِينَاتِ (حر-19)

ترجمہ: پس آپ (صلى الله عليه وآله وسلم) جان ليس بے شك الله كے سواكوئى معبود نہيں اور اپنے
ليے اور مومن مردوں اور مومن مورتوں كے گنا ہوں كے ليے مغفرت طلب قرمائيں۔
پس اس آيت شريف كے نازل ہونے كا مقصد خواص كى تلقين ہے۔



سب سے پہلے جس فے حضور علیہ الصلاق والسلام سے (اللہ کے) قرب کے لیے افضل اور آسان سر بین راستے کی خواہش کی وہ حضرت علی رضی اللہ عند جیں۔ پس حضور علیہ الصلاق والسلام نے وحی کا انتظار فر مایا۔ جبرائیل علیہ السلام تشریف لائے اور کلم یو تو حید تین مرجہ تلقین کیا۔ پس حضور علیہ الصلاق والسلام نے راس کلم کو) اس طرح ادا کیا جیسے جبرائیل علیہ السلام نے تلقین کیا تھا۔ پھر نبی الصلاق والسلام نے راس کلم کو) اس طرح ادا کیا جیسے جبرائیل علیہ السلام نے تلقین کیا تھا۔ پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے وہ کلمہ حضرت علی رضی اللہ عند کو تلقین کیا پھر تمام صحابہ کرام ہے یاس جا کرم سب کو تلقین کیا اور حضور علیہ الصلاق والسلام نے فرمایا:

﴿ قَلَدَ جَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الْآصَغَرِ نَعُوْدُ إِلَى الْجِهَادِ الْآثُمَةِ لَا تَحْدِ الْآثُمَةِ وَالْمَ الْجِهَادِ الْآثُمَةِ وَالْمَالِمُ الْجِهَادِ الْآثُمَةِ وَالْمَالِمُ مِنْ الْجِهَادِ الْآثُمَةِ وَالْمَالِمُ مِنْ الْجَمْلُ وَ الْمَالِمُ مِنْ الْجَمْلُ وَ الْمَالِمُ مِنْ الْجَمْلُ وَ الْمَالِمُ مِنْ الْمِنْ الْمُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الل

اعْدُى آغْدُا يُكَ نَفْسُكَ الَّتِي يَنْيَ جَنْبِينَكَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

ترجمہ:تمہارے وشمنوں میں سب سے بڑا وشمن تمہارانفس ہے جوتمہارے پہلوؤں کے درمیان

-4

لِ اللَّهُ كَامِعرفت كاعلم حاصل كرنے كے بعد تقعد بن بالقلب سے تو حيد كا اثر اركرنا

## م الأسرار مده 48 مده فصل نبر 5 مده

پستم تب تک اللہ تعالیٰ کی مجت کوئیں پاسکتے جب تک تم اپنے وجود میں اپنے وشنوں نفس امارہ،
لوامہ اور ملہمہ کوفنا نہیں کر لیتے اور اخلاق ذمیمہ و بہیمہ مثلاً زیادہ کھانے پینے اور زیادہ سونے اور
فضول گوئی کی محبت اور وحشیانہ عادات جیسے غضب، گائی گلوچ ، مار پیٹ ، غصہ اور شیطانی صفات
مثلاً تکہر، مُجب ، حسد، کینہ اور ان جیسی دوسری برنی اور قلبی بھاریوں سے پاک نہیں ہوجاتے ۔ پس
جب وہ اِن (نُری عادات وخصائل) سے پاک ہوجاتا ہے تو وہ گنا ہوں کی اصل سے پاک ہوجاتا
ہواتا اور وہ پاکیزہ لوگوں اور تو ہرنے والوں میں سے ہوجاتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے
خرامانا:

الله يُعِبُ التَّوَّابِيْنَ وَيُعِبُ الْمُتَطَهِرِيْنَ ٥ (التره-222)

ترجمہ: بے شک اللہ تو بہ کرنے والوں اور پا کیز ولوگوں سے محبت کرتا ہے۔

جوفض صرف فلاہری گناہوں ہے تو بہ کرتا ہے وہ (صرف) فلاہری طور پر (تو بہ کرنے ہے) اس آیت مبارکہ کے تحت نہیں آتا۔ وہ تائب ہے کیکن تو اب ہر گزنہیں کیونکہ تو اب مبالفہ کا صیغہ ہے جسے (کوئی جس ہم راد ہے خواص کی تو بہ جوصرف فلاہری گناہوں سے قوبر کرتا ہے وہ ایسے ہیں وہ شخص ) پی فصل سے خودر د گھاس کی صرف شاخیس کا قما ہو لیکن اُن کو جڑ سے ندا کھاڑتا ہو، پس وہ گھاس لاز ما دوبارہ پہلے ہے بھی زیادہ اگتی ہے۔ اور تو اب یعنی گناہوں اور تمام اخلاق و میمہ سے تو بہر نے والے خوص کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑ سے اکھاڑ و یا جائے جو بعد میں شاؤ و ناور میں آگتی ہے۔ پس تو بہر نے والے خوص کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑ سے اکھاڑ و یا جائے جو بعد میں شاؤ و ناور میں آگتی ہے۔ پس تو بہترات کی مثال ایسے ہے جیسے گھاس کو جڑ ہے اکھاڑ و یا جائے جو بعد میں شاؤ و ناور میں آگتی ہے۔ پس تو بہترات کی تھاس کی جد شرح کے ایس تا کہ ہوگئے جس نے کڑ و ہے در خت کو نہ کا ٹا اُس نے اس (کڑ و ہے در خت کو نہ کا ٹا اُس نے اس (کڑ و ہے در خت کو نہ کا ٹا اُس نے اس کر وتا کہ تم رہ کی جگہ شیریں ورخت کو نہ بایا۔ پس اے اٹل بصیرت! اس سے عبرت حاصل کر وتا کہ تم فلال کی یا واور مقصود (اللہ تعالی ) کو حاصل کر و اللہ تعارک و تعالی نے فر مایا:

﴿ وَهُوَ الَّذِي يُفْتِلُ التَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُوا عَنِ الشَّدِّقَاتِ (الثورل-25) ترجمہ: اور وہ (اللہ) ہے جوایئے بندوں کی توبة بول فرما تا ہے اور ان کے گناموں سے درگز رفرما تا

-

مزيد فرمان حق تعالى ہے:

هُ مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا يَهِمُ حَسَنَاتٍ (الرُقان-70)

ترجمہ: جوتو بہرے اور ایمان لائے اور نیک اعمال کرے پس اللہ اس کی برائیوں کونیکیوں میں بدل ویتا ہے۔

لبندانو بددولتم كى ب-توبه عام اورنوبه خاص-

تو بیر عام: ذکر (اسم اُللهٔ ذات)، شدید جدوجبد اور بخت کوشش سے گنا ہوں سے نیکیوں کی طرف، اوصاف ذمیرہ سے اوصاف جمیدہ کی طرف، جبنم سے جنت کی طرف اور بدن کی راحت سے نفس کی مشقت کی طرف رجوع کرنا ہے۔

تو بہُ خاص: تو بہ عام کے حصول کے بعد نیکو کاروں کی نیکیوں سے معارف (مرشد کامل اہمل سے علم معرفت کے حصول) کی طرف اور درجات سے قرب (حق تعالیٰ کے قرب) کی طرف اور درجات سے قرب (حق تعالیٰ کے قرب) کی طرف اور درجات سے معانی لذات سے روحانی لذات کی طرف رجوع کرنا ہے اور ماسویٰ اللہ کو تزک کر کے اللہ کے ماتھ انسیت کارشتہ جوڑ نا اور اس ذات کو (معرفت کے حصول کے بعد) یقین کی نگاہ سے دیکھنا

، تمام مذکورہ بالاامورجن کا ذکر کیا گیاہے، وجود کے کسب سے تعلق رکھتے ہیں اور وجود کا کسب گناہ ا ہے جبیبا کہ حضور علیہ الصلؤ قاوالسلام کومخاطب کر کے فرمایا گیا:

ا وُجُوْدُكَ ذَنْبُ لَا يُقَاسُ بِهِ ذَنْبُ اخْرُ

ترجمہ: '' آپ (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا وجود (لیعنی بشریت) ایسا تجاب ہے جس برکسی اور تجاب لے وجود مل کرنے کا ذریعہ ہے لیکن ترک ماسوئی اللہ میں وجود کی بھی نئی ہوجاتی ہے اس لیے وجود کے کسب کو گناہ کہا گیاہے۔

# الأمرار ١٠٠٠ 50 ١٠٠٠ فعل نبر5 ١٠٠٠ الأمراد ١٠٠٠ الماليم المال

کو قیا س نیں کیا جاسکتا۔'' جیسا کدا کا بررمھم اللّٰدفر ماتے ہیں:

الْكُورُونِ الْكَوْرُونِ اللَّهُ الْمُقَرِّدِينَ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِيلِّ اللَّالِيلَّا اللَّالَّالِيلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ

ترجمه: "پر ہیز گاروں کی نکیاں مقربین کے نز دیک برائیاں ہیں"۔

ای کیے حضورعلیہ الصلوٰ قاوالسلام ایک دن میں سومر تبہ مغفرت طلب کرتے تھے۔جیسا کے فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

😭 وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْثِكَ ( 12-19)

ترجمہ: اور وہ (نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ) گنا ہوں ہے (اللہ کے حضور ) توبرکرتے ہیں۔ لینی وجود کے گناہ ہے۔اور یہی تو بیرخاص ہے۔

پس تؤید خاص ماسوی الله جرچیز سے الله کی طرف رجوع کرنا، آخرت بیس سلامتی والے قرب ( ایس تؤید خاص ماسوی الله جرچیز سے الله کی طرف رجوع کرنا، آخرت بیس سلامتی واحل مونا اور الله تبارک و تعالیٰ کے چیرے کا ویدار کرنا ہے۔جیسا کہ حضور علیدالصلوٰ ق والسلام نے فر مایا:

﴿ إِنَّ بِللهِ تَعَالَى عِبَادًا أَبُدَا مُهُمُ فِي اللَّهُ نُبَا وَقُلُو بُهُمُ تَخْتَ الْعَرُشِ اللهِ اللهُ فَيَا وَقُلُو بُهُمُ تَخْتَ الْعَرُشِ الران كَ قلوب عرش ترجمہ: بِ شَك الله تعالى كے ایسے بندے بھی ہیں جن کے بدن و نیا ہیں اور ان کے قلوب عرش

سیب دنیا میں اللّٰہ کا (بلا واسط) دیدار حاصل نہیں کیا جا سکتا لیکن قلب کے آئینہ میں حق تعالیٰ کی صفات کامشاہدہ کیا جاسکتا ہے جیسا کہ حضرت عمر رضی اللّٰہ عنہ نے فرمایا:

ا يعنى و يجعنے والوں كى نظر كے ليے حضور عليه الصلوٰۃ والسلام كى يشريت آپ سلى الله عليه وآله وسلم كى حقيقت كے ليے جاب بن گئى كرو يجھنے والے اس بشريت كے يہجنے آپ سلى الله عليه وآله وسلم كى حقيقت كونه و كيو سكے جيسا كرالله عليه واله وتعالى كافر مان ہے و تو الحقاظ و ق و الكي الله كو هم لائينجور وق (الام اف 198) ترجمہ: "اور آپ بنارك وتعالى كافر مان ہے و تو الحقظ وقت الكيك و هم لائينجور وقت (الام اف 198) ترجمہ: "اور آپ (صلى الله عليه وآله وسلم) ويسيس كرة ہے كى طرف تكتے جي اور يحقيد ين ويسيس د يعتے ـ "

### 

#### ا رَأَى قَلْبِيْ رَبِيْ بِنُوْدِ رَبِّيْ كُلْ مِنْ مُورِ رَبِّيْ

ترجمہ: میں نے اپنے قلب میں اپ رہ کونو پر بی کے واسطے ہے دیکھا۔

پس قلب جمال البی کے عکس (کو دیکھنے) کے لیے آئینہ ہے۔ پس سیمشاہ ومقبول بین واصل کی متلقین ، جوسا بقین میں ہے ہو، کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا جسالتہ کے عکم اور نبی کر پیم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے واسطہ ہے ناتھوں کی تکیل کے لیے بھیجا گیا ہو۔ پس اولیا ، کرام رضی اللہ عنہم کوعوام کے لیے نبین بلکہ خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے۔ نبی اور ولی میں فرق مدے کہ نبی کو عوام اور خواص وونوں (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے جو کہ مستقل بالذات ہوتا ہے جبکہ ولی مرشد کو صرف خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے جو کہ مستقل بالذات ہوتا ہے جبکہ ولی مرشد کو صرف خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے اور وہ مستقل بالذات نبیس ہوتا اور اُسے مرشد کو صرف خواص (کی تربیت) کے لیے بھیجا جاتا ہے اور وہ مستقل بالذات نبیس ہوتا اور اُسے ہوگی کرتا ہوتی ہے۔ اگر وہ مستقل بالذات ہونے کا جرحال میں نبی کر پیم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی اتباع کرتا ہوتی ہے۔ اگر وہ مستقل بالذات ہونے کا وحوی کرے تو وہ کا فر ہو جاتا ہے۔ حضور علیہ الصلو ق والسلام نے (کامل اولیا ، کرام کے لیے) بیہ وقوی کرے تو وہ کا فر ہو جاتا ہے۔ حضور علیہ الصلو ق والسلام نے (کامل اولیا ، کرام کے لیے) بیہ تشید فرمائی:

#### المُناءُ أُمَّتِي كَأَنْبِياً وَيَنِي إِسْرَ آئِيْلِ عَلَمَاءُ أُمَّتِي كَأَنْبِياً وَيَنِيلِ

ترجمہ:میری امت کےعلا (علائے رہانی ) بی اسرائیل کے انبیا ،جیسے ہیں۔

بیفرمان اس لیے کہ بنی اسمرائیل کے اغبیاء ایک بی بی یعنی موی علیہ السلام کی شریعت کی انتباع کرتے آئے اور کسی نئی شریعت (کولانے) کی بجائے اُسی شریعت کی تجدید اور تاکید کرتے رہے۔ ای طرح اس امت کے وہ علا جواولیاء میں سے جیں،خواص (کی تربیت) کے لیے بھیج جاتے ہیں تاکہ وہ (شریعت محمدی صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے) اوامر ونوا ای کی تجدید کریں اور اُمت کو (ان پر)عمل میں استحکام کی تاکید کریں۔ اصل شریعت جو کہ قلب میں مقام معرفت ہے، کا تصفیہ کریں اور ان کو تی کریں میں مقام معرفت ہے، کا کے اور ان پر)عمل میں استحکام کی تاکید کریں۔ اصل شریعت جو کہ قلب میں مقام معرفت ہے، کا تصفیہ کریں اور ان کو نبی کریم صلی اللہ علیہ والہ وسلم کے علوم ( بینی باطنی علوم ) سے باخبر کریں جیسا کے امراد پر گفتگو کو کرات ہے امراد پر گفتگو کر

إ الشرتعالي كى باركاه يسمتول فنافي القديقابالشرر شدكال اكمل

پس ولی نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی اُس ولایت کا حامل جوتا ہے جو نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی نبوت اور باطن کا جزو ہے اور اُس ولی کامل کے بیاس امانت جو تی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی غروت اور باطن کا جزو ہے اور اُس ولی کامل کے بیاس امانت جو تی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی عالم ہرگز نہیں جس نے صرف ظاہری علم حاصل کیا جو کیونکہ وگروہ نبی کریم صلی الله علیه و آله وسلم کی نبوت کے وارث بھی جو ل تو بھی اُن کارشند و وی الارجاح کی ساہے ۔ پس وارش کامل وہ ہوتا ہے جو تی تی اولا و جو ایس ہواور وہ ظاہر و باطن جو تی اولا و جو ایس کامر جو ایس کے حضور علیہ الصلاق قوالسلام نے فرمایا:

المن الرسم الرسم المراحة المستحدة المس

# مدهده سرالاً سرار هده (53 هده فسل نبر5 هده

لیے جِھلکا (کی مائند) ہیں اور جوعلما وظاہر ہیں اُن میں ہے بھی انہیا آئے وارث ہیں جن میں ہے بعض صاحب فروض اور بعض و وی الارهام کی طرح ہیں۔ان کے سیر دعلم (لیعنی باطنی علوم) کا چھلکا ہے جس کے فرر لیعے وہ مواعظ حسنہ سلے ہے دوسروں کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف دعوت دیے ہیں۔ وہ مشارِنج ایل سنت جس کے اسلاق اللہ الشاسل کے ساتھ باب علم حضرت علی کرم اللہ وجہد ہے علم ہیں۔ وہ مشارِنج ایل سنت جس کا سلسلہ شاسل کے ساتھ باب علم حضرت علی کرم اللہ وجہد ہے علم ہیں۔ وہ مشارِنج ایک ویقوت و بے بین جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

اُدُعُ إِلَى سَبِيْلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِيُ هِيَ آخسَنُ (الحل-125)

ترجمہ:اپنے ربّ کے راہتے کی طرف حکمت اور مواعظ حسنہ سے دعوت دواور اُن سے احسن طریقے ہے بحث کرو۔

علائے ظاہر اور علائے باطن کا قول بنیادی طور پر تو ایک ہی ہے لیکن فروعات کے لخاظ ہے مختلف ہے۔ یہ بینیوں معانی جو مندرجہ بالا آیت میں جمع جیں وہ (تینیوں) حضور علیہ الصلوقة والسلام کی ذات میں بھی جمع جیں۔ آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے بعد کسی ایک میں بھی اتنی طاقت نہیں کہ ان کا مختمل ہو سکے بیس آپ سلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے اسے تین قسموں میں تقسیم فر مایا:

میلی تشم علم حال ہے جوان (تینوں علوم) کا مغز ہے اور یہ مردوں (طالبان مولی) کو عطا ہوتا ہے جس سے مردوں (طالبان مولی) کو جمت حاصل ہوتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوقة والسلام نے بھی ہے۔ میں ایک میں بھی جسیسا کہ حضور علیہ الصلوقة والسلام نے بھی ہے۔ میں ایک مولیان مولی کی جسیسا کہ حضور علیہ الصلوقة والسلام نے بھی ہے۔ میں ہوتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوقة والسلام نے بھی ہے۔

هِمَّةُ الرِّجَالِ تَفْلَعُ الْجِبَالِ

رجمہ: مردوں (طالبانِ مونی) کی ہمت پہاڑوں کو (جڑے) اکھاڑ دیتی ہے۔

لے لیعنی اللہ تبارک و تعالیٰ کے فرائض اور احکامات کو جاننے والے بیں جے اٹیمی تقییحت جے حکمت ، مواعظ حسنہ سے دعوت و بینے اور احسن طریقے سے بحث کرنے کاعلم

### 

یہاں پہاڑے مراد بخت دلی ہے جو اُن کی دعا اور عاجزی ہے ختم ہو جاتی ہے جبیہا کہ فر مانِ حق تعالی ہے:

وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَلْ أُوْتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا أَ (البرو. 269)

ترجمہ: اور جے حکمت عطا کی گئی پس بلاشبدا سے خبر کثیر عطا ہوئی۔

دوسری قسم (علم ظاہر) مغز کا چھلکا ہے جو علمائے ظاہر کو عطا ہوتا ہے جوعمدہ وعظ ونصیحت سے معرفت کا علم دیتے ہیں اور برائی ہے روکتے ہیں جیسا کے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

الْعَالِمُ يَعِظُ بِالْعِلْمِ وَالْإِدَبِ وَالْجَاهِلُ يَعِظُ بِالضَّرْبِ وَالْخَضْبِ الْخَرْبِ وَالْخَضْبِ

ترجمہ: عالم علم اوراوب سے نصیحت کرتا ہے جبکہ جائل مار پیٹ اور غصے سے نصیحت کرتا ہے۔ تیسری قشم (مغز کے ) تھلکے کا بھی چھلکا ہے جو حکمرانوں کو دیا جاتا ہے جو ظاہری عدل اور سیاست ہے جس کی طرف اللّہ تبارک و تعالیٰ کا بیقر مان اشارہ کرتا ہے:

﴿ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ آحْسَنْ (المل - 125)

ترجمہ: أن سے احسن طریقے سے بحث كرور

جوكدافظام وين كى حفاظت كے ليے قبر كامظبر ہيں۔ان (احكام شريعت كے نفاذ اور عدل وسياست كے علوم) كى مثال الح حفائے كى ہے اور كے علوم) كى مثال الح حفائے كى ہے اور علام الحراث كى مثال الح حفائے كى ہے اور علام الحراث كى مثال (اخروث كے) مغزى ہے۔ اس كے متعلق حضور عليہ الصلاة والسلام نے فرمایا:

عَلَيْكُمْ مِمُجَالَسَةِ الْعُلَمَاء وَإِسْتِمَاعِ كَلَامِ الْعُكَمَاء

ترجمه بتم پرعلما کی مجلس میں بیٹھنا اور حکما کا کلام سنالا زم ہے۔

بِشُك الله تعالى نور حكمت سے قلب (باطن) كوزنده كرتا ہے جيسا كه بارش كے بانى سے مرده زبين كوزنده كرتا ہے۔ اور حضور عليه الصلؤة والسلام نے فرمایا:

الْحِكْمَةِ ضَالَّةُ الْحَكِيْمِ اخْلُهَا حَيْثُ وَجَلَهَا

### الأسرار ١٠٠٠ 55 ١٠٠٠ فس نبر5 ١٠٠٠

ترجمہ: حکمت کی ہاتیں حکیم کی گمشدہ میراث ہوہ اسے جہاں یا تاہے وہاں سے لے لیتا ہے۔ عوام کی زبان سے ادا ہونے والاکلمہ لوح محفوظ سے نازل ہوتا ہے جو عالم جروت میں ہے اور اس (کلمہ) کا تعلق درجات (کے حصول) ہے ہے۔

واصلین حق کی زبان سے اوا ہونے والاکلم عالم قرب (لاخوت) میں یغیر کی واسطے کے زبان قدی ہے لوچ اکبر (یعنی مومن کے قلب) پر نازل ہوتا ہے ہیں گُلُّ شیم یو جع الی اَصله ترجمہ: ''ہر چیزا پی اصل کی طرف رجوع کرتی ہے''ای لیے اہل تلقین (مرشد کامل) کی طلب قلب کی حیات کے لیے فرض ہے۔ فرمان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہے:

الْعِلْمِ فَرِيْضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ وَمُسْلِمَةٍ اللَّهِ الْعِلْمِ وَمُسْلِمَةٍ

ترجمہ علم کی طلب ہرمسلمان مرداورعورت پرفرض ہے۔

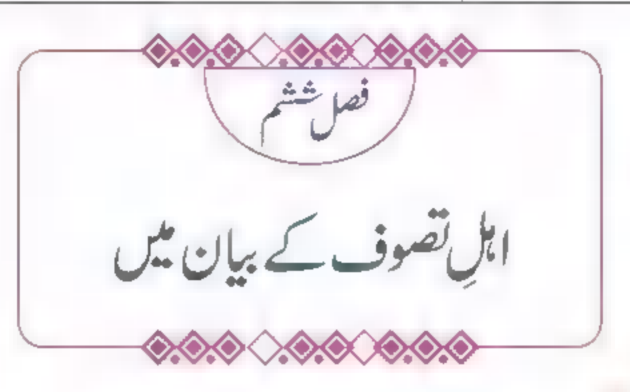
اس سے مرا دمعرفت اور قرب کاعلم ہے اور سوائے فر انفن کے باقی ظاہری علوم کی حاجت نہیں جیسا کہ فقہ کاعلم جس کی ضرورت عمیادت میں ہوتی ہے۔

پس اللہ تبارک و تعالیٰ کی رضا اس میں ہے کہ اُس کے بندے (اس کے ) قرب کی طرف بڑھیں اور در جات کی طرف متوجہ نہ ہوں جیسا کہ فر مان حق تعالیٰ ہے:

ا فَلُ لِآ اَسْتَلُکُمْ عَلَیْهِ آجُرًا اِلَّا الْہُودَّةُ فِی الْقُونِی (الثوری - 23) ترجمہ: آپ (صلی اللّہ علیہ وآلبہ وسلم) فریا دیں قرب کی محبت کے علاوہ میں آپ سے پچھا جرنہیں مانگتا۔

ایک قول کے مطابق اس سے مراد علم قرب ہے۔

# **4.4.4** عرّالاً مرار **4.4.4** 56 **4.4.4** مدين الاً مراد **4.4.4**



صوفیا کرام کوائل تصوف کے نام ہے موسوم کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ معرفت اور تو حید کے نور سے
اپنے باطن کو (باطنی بیماریوں اور دنیاوی آلائشوں ہے) صاف کر لیتے ہیں یا آئیس سے نام اصحاب سفہ کی نبیت ہے دیا جاتا ہے باس لیے کہ ووصوف کا لباس پہنتے ہیں۔ مبتدی کے لیے شخت صوف ہے ، متوسط کے لیے در میانہ درجہ کا صوف اور منتئی کے لیے زم گر پروند لگا صوف ہوتا ہے۔
ان کے باطنی حالات اور ان کا کھانا چینا بھی ان کے احوال کے مراتب کے مطابق ہوتا ہے۔
صاحب تفسیر انجمع کہتے ہیں ''اہل زہد کو چاہیے کہ لباس اور کھانے پینے ہیں سخت رہیں اور اال معرفت کو چاہیے کہ عمرات کے مراتب اور منازل کے معرفت کو چاہیے کہ عمرات کو چاہیے کہ بیاس ورعمہ کھانا کھا کیں کہ لوگوں کا اپنے مراتب اور منازل کے حساب سے رہنا سنت نبوی صلی افتہ علیہ و آلہ وہلم ہے۔ کہیں وہ اپنی صدے نہ بڑھ جا کیں کہونکہ بارگا واحدیت میں ہے میں ہے۔ میں ہے ہیں۔''

لفظ تصوف کے چار حروف ہیں لیعنی ت، ص، و، ف۔ حرف تو ہے ہے اور وہ دو طرح کی ہے لیعنی تو ہے فاہری اور اخلاق کی ہے لیعنی تو ہے فاہری اور توبہ باطنی ۔ تو ہے فاہری ہے کہ تمام ظاہری اعضا گناہوں اور اخلاق دمیمہ سے اطاعت کی طرف اور مخالفات (لیعنی احکام اللی کی مخالفت) ہے موافقات (لیعنی دمیا ہے اللی کی مخالفت) ہے موافقات (لیعنی رضائے اللی کے مطابق ہو مگل) کی طرف اپنے قول اور فعل سے رجوع کریں اور تو ہے باطنی ہے ہے

# الأسرار هيه 57 هيه فصل نبر 6 هيه

کہ تصفیہ قلب کے ذریعے موافقات کی طرف رجوع کیا جائے۔ اور جب بیرحاصل ہوجائے اور اوصاف ذمیمہ اوصاف میں بدل جائیں تو'ت' کا مقام کمل ہوجاتا ہے۔
اوصاف ذمیمہ اوصاف میں بدل جائیں تو'ت' کا مقام کمل ہوجاتا ہے۔
'ص' صفائی سے ہاوروہ بھی (فرکورہ بالا'ت' کی طرح) دوطرح کی ہے، قلب کی صفائی اور برخ

'ص صفائی ہے ہے اور وہ بھی ( مذکورہ بالا 'ت کی طرح ) دوطرح کی ہے، فلب کی صفائی اور سِر کی صفائی۔ پس قلب کی صفائی بیہ ہے کہ قلب بشری حاجات سے پاک ہوجائے جوان بیمار یوں کی مشل ہیں جوقلب میں کھانے، پینے ، سونے اور بولئے کی زیادتی اور دنیاوی لذتیں جیسا کہ زیادہ کمانے ، کثر سے جماع اور اہل واعیال کی محبت کی زیادتی سے پیدا ہوجاتی ہیں۔ مذکورہ بالا خصائل سے قلب کوصاف کرنے کا طریقہ ابتدا ہیں (مرشد کامل کی) تلقین سے بلند آ واز میں ذکر الله کرنا ہے بیہاں تک کہ ذاکر مقام خفی تک بھی جائے جیسا کہ اللہ جائے اور کی وقعالی نے فر مایا:

المَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلْتَ قُلُوبُهُمْ (الالله له عَلَى الله وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ (الالله عَلَى الله وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ (الالله عَلَى الله وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ (الالله عَلَى الله عَلَى الله وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ (الالله عَلَى الله عَ

ترجمہ:'' بے شک وہی موشین میں کہ جب ( اُن کے سامنے ) ذکر اُللَهٔ کیا جائے تو اُن کے دل کانپ اُٹھتے ہیں''۔

یعنی (ان کے قلب میں) حشیئت الہی پیدا ہوجاتی ہے اور حشیئت (یعنی خوف الہی) تب تک پیدا نہیں ہوتی جب تک قلب کو غفلت کی نیند ہے بیدار نہ کیا جائے اور پھر (قلب کو) اتناصیقل کیا جائے کہ اُس میں خیروشر کی نیبی صورت نقش ہوجائے جیسا کے حضور علیہ الصلوٰ قانے فرمایا:

العالِمُ يُتقِشُ وَالْعَارِفُ يُصَقِّلُ

ترجمہ:عالم نقش کرتا ہےاورعارف صیفل کرتا ہے۔

اورسر کی صفائی ہیہ ہے کہ ماسوئی اللہ ہے اجتناب کرے اور صرف اُس (اللہ) ہے محبت کرے اور بر کی زبان سے مقام سمز میں اساءِ تو حید کا دائمی ذکر کرے ۔ پس جب بیصفت حاصل ہوجاتی ہے تو'ص' کا مقام کھمل ہوجا تا ہے۔

اور و ولایت ہے ہے جو تصفیہ ( یعنی قلب کی صفائی ) کے بعد حاصل ہوتی ہے جیسا کہ فرمان حق تعالیٰ ہے:

# الأسرار هده 58 هده فسل نبر 6 هده

اللّ إِنَّ اَوْلِيَا ۚ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحُزَنُونَ ٥ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيْوةِ اللّهُ لِيَا اللّهُ لَيَا وَفِي الْحَيْوةِ اللّهُ وَ اللّهُ لَيَا وَفِي الْحَيْوةِ ( اِنْس -62،64)

ترجمہ: خبر دار! اللہ کے ولیوں کو نہ تو کوئی خوف ہے اور نہ کوئی غم ۔ اُن کے لیے دنیا کی زندگی میں اور آخرت میں خوشخبری ہے۔

اور ولایت کا نتیجه الله تبارک و تعالی کے اخلاق سے متصف ہو جانا ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ قا والسلام نے فرمایا:

اللهِ تَغَلَّقُوا بِأَخْلَاقِ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى

ترجمہ:اللّٰہ تعالٰی کے اخلاق ہے مخلق ہو جاؤ۔

اورصفات بشریت ہے آزاد ہوکرصفات الہید کالباس پہنو۔ (حدیث قدی میں) فرمان حق تعالیٰ مین

﴿ إِذَا أَخْبَبُتُ عَبُدًا كُنْتُ لَهُ سَمْعًا وَبَصَرًا وَلِسَالًا وَيَدًا وَرِجُلًا فَبِي يَسْمَعُ وَبِي يَبْضُرُ وَبِي يَنْطِئُ وَبِي يَبْطُشُ وَنِي يَمْوَى

يس الله تبارك وتعالى كے سواہر چيزے پاك ہوجاؤ جيسا كرفر مان حق تعالى ہے:

الله وَقُلْ جَمَاءًا لَحَقَّ وَزَهَقَ الْبَاطِلُ اللهُ إِنَّ الْبَاطِلُ كَانَ زَهُوْقًا (عَن اسرائيل-81) ترجمہ: اورآپ (صلی الشعلیہ وآلہ وسلم) فرمادین کرحق ظاہر ہو گیااور باطل مٹ گیا ہے شک باطل

لے اللہ کی رضا پر جلتے ہوئے طالب جب محبوبیت کے مقام پر پہنچتا ہے تو اس کی اپنی بستی فنا ہو چکی ہوتی ہے اوراس میں اللہ تبارک و نقالیٰ کی ذات کا ظہور ہوجاتا ہے۔ پھر اس طالب کا ہڑمل ورحقیقت اللہ تبارک و نقالیٰ کاعمل ہی ہوتا

# 

مٹے کے لیے ی ہے۔

لیں بیباں و کامقام حاصل ہوجا تا ہے۔

اور پھر'ف' ہے جو کہ اللہ جل جلالہ میں فتا ہے ہے۔ پس جب بشری صفات فتا ہو جاتی ہیں تو صفات اصدیت ہی باتی رہ جاتی ہیں۔ پس فائی وجودکو احدیث ہی رہ جاتی ہیں۔ پس فائی وجودکو باتی رہ جاتی ہیں۔ پس فائی وجودکو باتی رہ جاتی اس کی رضا کے مطابق بقا حاصل ہوتی ہے اور فائی قلب کو بقایا نے والے سرت کے ساتھ بقا حاصل ہوتی ہے اور فائی قلب کو بقایا نے والے سرت کے ساتھ بقا حاصل ہوتی ہے۔ اس کی مثال ہیہ کے فرمان حق تعالی ہے:

ترجمہ: ہر چیز قنا ہوتے والی ہے موائے اس (اللہ) کے چیرے کے۔

یس جب بندہ اعمال صالحہ ہے اس کی رضا اور اس کے چبرے (کے دیدار) کو حاصل کرنے کے لیے جد وجبد کرتا ہے تو اس کی رضا جس راضی ہو کر بقا حاصل کرتا ہے۔ اعمال صالحہ کے نتیجہ میں انسان حقیقی جے طفل معانی کہا جاتا ہے، زندو ہوجاتا ہے جبیسا کے فرمان حق نقالی ہے:

﴿ إِلَيْهِ يَضْعَلُ الْكَلِمُ الطَّيْبُ وَالْعَبَلُ الصَّاحِ يَرْفَعُهُ (الرَّ-10)

ترجمہ: اس کی طرف چڑ ھتا ہے پاک کلام اور نیک اعمال اس کی طرف بلند ہوتے ہیں۔
پس وہ سب اعمال جو غیر اللہ کے لیے کیے جائیں،شرک ہیں اور وہ اعمال کرنے والے (عامل)

کے لیے مہلک ہیں۔ پس جب فتا مکمل ہوجاتی ہے تو عالم قرب میں (حق تعالیٰ کے ساتھ) بقا حاصل ہوتی ہے جیسا کہ قرمان حق تعالیٰ ہے:

﴿ فَي مَقْعَدِ صِنْقٍ عِنْكَ مَلِيْكٍ مُقْتَدِدٍ (المر - 55)

ترجمہ: عظیم فقدرت والے بادشاہ کے حضور سیج کی مجلس میں ( دائمی حاضر ) ہوں گے۔ اور بدعالم لاحکوت میں انبیاء واولیاء کا مقام ہے جیسا کہ فرمان حق تعالیٰ ہے:

العض اوگ قلب ہے مراد باطن لیتے ہیں تکر قلب کھل باطن نہیں ہے بلکہ باطن کا ایک حصہ ہے اس لیے جب بندہ اللہ تعالیٰ کی ذات بیس فنا ہوتا ہے تو اللہ کے سواہر چیز فنا ہو جاتی ہے یہاں تک کہ قلب بھی۔

### مها الأسراد هده 60 هده السائر الم

#### الله مُعَ الصَّادِقِينَ 🛞

ترجمہ: اور الشرصاد قین کے ساتھ ہے۔

کیں جب حادث فقر میں ہے۔ ملتا ہے تو (حادث کے )وجود کے لیے بقائیں رہتی ہے۔
یس جب فقر مکمل ہوجا تا ہے تو صوفی کوحق سبحانہ و تعالی کے ساتھ دائی بقا حاصل ہوجاتی ہے جیسا
کے فرمان حق تعالی ہے:

(82-) أَضْعَابُ الْجَنَّةِ ۚ هُمْ فِيْهَا خَالِدُونَ (البرر-82)

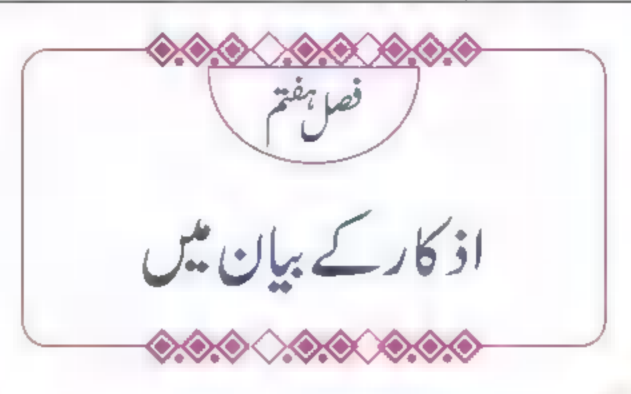
ر جمہ: اہلِ جنت اس (جنت قرب میں من تعالیٰ ) کے ساتھ ہمیشہ رہیں گے۔

اور فرمانِ حق تعالی ہے:

اللهُ مَعَ الصَّابِرِيْنَ (المرو-249)

ترجمہ: اوراللہ صبر کرنے والوں کے ساتھ ہے۔

# الأمرار ه.ه.ه 61 ه.ه.ه 61 ه.ه.ه



یے شک اللہ نے ذاکرین (حق تعالی کا ذکر کرنے والوں) کو ہدایت فرمائی ہے۔ اللہ تبارک و تعالیٰ کاارشاد ہے:

الله عَادَ كُرُونَة كَمَّا هَال كُم (البرد-198)

ترجمہ: اورائس (اللہ تعالیٰ) کا ذکرا یہے کر وجیہا کہ اس نے تہ ہیں ہدایت فر مائی ہے۔ لیمیٰ تمہارے ذکر کے مراتب کی طرف۔ اور حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام کا فر مان ہے:

اَفضَلُمَا قُلْتُ آنَا وَالتّبِيُّونَ مِنْ قَبْلِي لَا اللهِ إِلَّاللهُ

ترجمہ: میر اور جھے ہے ہیلے انہیا ، کے ارشادات میں سب سے افضل (کلمہ) آزالة إلّا الله ہے۔
پہلے (اللہ نے
پہلے ایک خاص مرتبہ ہے، جا ہے وہ ظاہری ہویا پوشیدہ۔سب سے پہلے (اللہ نے
داکرین کی) ذکر زبان کی طرف، بھر ذکر نفس کی طرف، پھر ذکر قلب کی طرف، بھر ذکر دوح کی
طرف، پھر ذکر سر کی طرف، بھر ذکر خفی کی طرف اور (سب سے آخر میں) ذکر اخفی انحمٰی کی
طرف بدایت فرمائی ہے۔

الله فرکرزبان وہ ہے جس میں قلب (وہ) ذکر کرتا ہے جس ذکر الله کووہ بھول چکا ہوتا ہے۔ اللہ ذکر نفس وہ ہے جوحروف اور آواز کے ساتھ ندستا جائے بلکہ پردہ میں حس وحرکت ہے سنا

# من الأسرار من 62 من 62 فعل نبر7 من الأسرار

-26

🖈 ذکرروح کا حاصل (اللہ تعالیٰ کی ) صفات کے انوار وتجلیات کا مشاہرہ ہے۔

اورذكرس وهمراقبه بحس مس اسرارالبيه منكشف بوت بيل-

الله و کرخفی وہ ہے جس میں عظیم قدرت والے ربّ کے پاس صدق کی مجلس میں ذات احدیت کے جمال کے انوار کا دیدار ہے۔

الله و المراخفي النفي وه ہے جس میں حق الیقین کی حقیقت کو اس طرح دیکھا جاتا ہے کہ اس پرحق تعالیٰ کے سواکوئی بھی مطلع نہیں ہوتا۔اللہ عز وجل نے فرمایا:

(الله عَالَمُ الله وَاخْفَى (الله - 07)

ترجمہ: ہے شک (اللہ) جانتا ہے ہرراز کو بلکداس ہے بھی مخفی (پوشیدہ)۔

اور بیر (ذکر اخفی اکفی ) تمام علوم اور اس کی انتبا اور تمام مقاصد ( کے حصول ) تک پہنچانے والا

-4

جان لو! اگرتم آخری روح (بینی روح قدی) تک ترقی کرلوجوک تمام ارواح ہے زیادہ لطیف ہے، تو وہ وہ ی طفل معانی (بینی حقیقی انسان) ہے جونہایت لطیف ہے اور مختلف طریقوں سے اللہ تبارک و تعالیٰ کی طرف و توت دیتا ہے۔ بعض اکابرین نے فرمایا ہے" ہیروح (بینی روحِ قدی ) ہرایک کے لیے ہیں بلکہ خواص کے لیے ہے" جیسا کہ قرمانِ تقالیٰ ہے:

يُلْقِي الرُّوْحَ مِنْ آمْرِ لا عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِةِ (مَنْ -15)

ترجمہ: (اللہ تعالیٰ) اپنے بندوں میں ہے جس پر چاہتا ہے عالم امر ہے روح القافر مادیتا ہے۔ اور بیدوح عالم حقیقت (عالم لاهوت) میں ہروفت قدرت اور مشاہد وَ اللی میں مشغول رہتی ہے۔ اور اللہ سبحان و تعالیٰ کے سواکسی کی طرف توجہ نہیں کرتی ۔ جبیما کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے قرمایا:

### الأسرار ١٠٠٠ 63 ١٠٠٠ فسل نبر 7 ١٠٠٠ 63 ١٠٠٠

اللهُ نَيَا حَرَامٌ عَلَى آهَلِ اللَّخِرَةِ وَاللَّاخِرَةُ حَرَامٌ عَلَى آهَلِ اللَّهُ نَيَا وَهُمَا حَرَامَانِ عَلَى آهُلِ اللهِ

ترجمہ: دنیا اہل آخرت پرحرام ہے اور آخرت اہل دنیا پرحرام ہے اور بید دونوں (لیتنی دنیا و آخرت ) اہلِ اللہ (لیعنی طالبانِ مولی ) پرحرام ہیں۔

اور وہ (روحِ قدی) طفلِ معانی ہے اور اللہ تبارک و تعالیٰ ہے وصال کا طریقہ بیہ ہے کہ دن رات احکامِ شریعت پڑمل کر کے صراطِ مستقیم پرجسم کی حفاظت کی جائے اور دائمی طور پر پوشیدہ اور اعلانیہ و کر اَللهٔ میں مشغول رہا جائے کیونکہ بیرطالیوں پر فرض کر دیا گیا ہے ( کہ وہ جمیشہ ذکر اَللهٔ میں مشغول رہا جائے کیونکہ بیرطالیوں پر فرض کر دیا گیا ہے ( کہ وہ جمیشہ ذکر اَللهٔ میں مشغول رہیں) جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشاد فرمایا:

الله قَاذُكُرُوا الله قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلى جُنُوبِكُمْ (النه - 103)

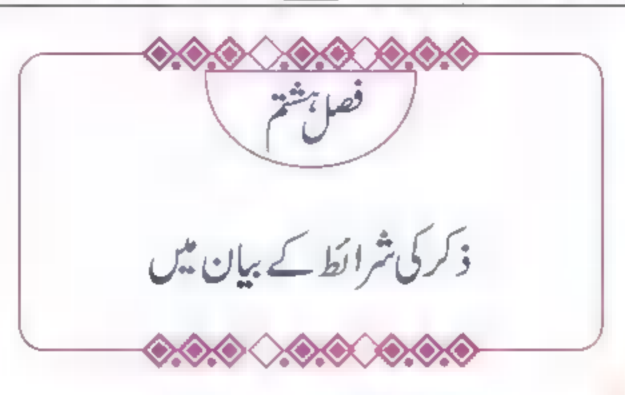
ترجمہ: پس اللہ کا ذکر کر و کھڑے، بیٹھے اور پہلوؤں کے بل لیٹے ہوئے۔

اورالتُدتبارك وتعالیٰ نے قرمایا:

يَالُ كُرُونَ اللهَ قِيمًا وَتُعُودًا وَعَلى جُنُورِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّهُوٰتِ
 وَالْاَرْضِ ( آلِ عُران - 191)

ترجمہ: اللّٰہ كا ذكر كرتے ہيں كھڑے، بيٹھے اور پہلوؤں كے بل ليٹے ہوئے اور زمين وآسان كى پيدائش ميں غوروفكر كرتے ہيں۔

### الأسرار ه.٠٠٠ 64 ه.٠٠٠ والأسرار ه.٠٠٠٠ الأسرار ه.٠٠٠٠ الأسرار هـ٠٠٠٠ الأسرار هـ٠٠٠٠ المستحد المستحد



ذا کرکو چاہیے کہ وہ مکمل طور پر باوضو ہوا ورشد بد ضرب اور (باطنی طور پر) قوی آواز کے ساتھ ذکر کرے یہاں تک کہ ذاکر کو ذکر کے وہ انوار حاصل ہو جائیں جو ذاکرین کے باطن میں (ذکر ہے) پیدا ہوتے ہیں اور ان انوار کے باعث (ذاکرین کے) قلوب کو زندگی اور حیات ابدی و افروی تھیب ہوتی ہے جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے ارشا و فر مایا:

- الْ يَنْدُوْ قُوْنَ فِيْهَا الْبَوْتَ إِلَّا الْبَوْتَةَ الْأُوْلِي (الدنان-56)
- تر جمہ: اس (جنت) میں بہلی موت کے سواوہ دومری موت کامزہ نہ چھیں گے۔ اور جبیہا کہ حضور علیہ الصلاق ق والسلام نے فرمایا:
- الْمُؤْمِنُوْنَ لَا يَمُوْتُوْنَ بَلْ يَغْتَقِلُوْنَ مِنْ دَارِ الْفَتَاءِ الْمُدَارِ الْبَقَاءِ الْبَقَاءِ الْمُتَقَاءِ الْمُؤْمِنُوْنَ لَا يَمُوْتُوْنَ بَلْ يَغْتَقِلُونَ مِنْ دَارِ الْفَاحِ وَارَالِقَا كَ طَرِفَ مَعْلَى مُوتِ بِيلِ مَعْدِورَ عَلَيْهِ السَّلَامِ فَي مِنْ يَعْفُرُ مَا يَا:

  حضور عليه الصلوقة والسلام في مزيد قرمايا:
- الْأَنْهِيمَاءُ وَالْأَوْلِيمَاءُ يُصَلُّونَ فِي قَبُودِ هِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُودِ إِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُودِ إِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيُودِ إِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي بُيهُ وَمِهِمْ تَمَا وَالْمَا اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا مِن اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَى مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ مَن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَيْ مِن اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ فَي اللَّهُ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَهُ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْهِ وَلَيْهِ عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْهِ وَلِي مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلِي مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ وَلِي مِن اللَّهِ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْ عَلَيْهُ وَلِي عِلْمَ عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْ عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْهِ وَلَيْ عَلَيْهُ وَلِي عَلَيْ عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْهِ وَلَ عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلَا عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْكُوا مِن عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْكُوا مِن عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْكُوا مِن عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْكُوا مِن عَلَيْكُوا مِن عَلَيْهِ وَلِي عَلَيْكُوا مِن عَلَيْكُوا مِن عَلَيْهِ وَعَلَيْكُوا مِن عَلَيْكُوا مِن عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا مِن عَلَل

لینی اینے رب کی مناجات کرتے ہیں اور اس سے مرادوہ ظاہری نماز ہر گزنہیں جس میں قیام اور

# الأسرار هده 65 هده فصل نبر8 هده

قعود (التخیات کے لیے بیٹھنا) اور رکوع اور بجود ہوتا ہے بلکہ بھن وہ مناجات ہیں جو بندوں کی طرف سے ہے۔ طرف سے ہیں اور (مناجات کے بدلے ہیں) معرفت کا ہدیداللہ بحق وجل کی طرف سے ہے۔ پس ایس ایسا عارف زند وقلب کے باعث زیادہ مناجات کرنے سے اللہ تبارک وتعالیٰ کا محرم ہوجا تا ہے اوراس (عارف ) کے لیے موت نہیں جیسا کہ حضور علیدالصلؤ قوالسلام نے فرمایا:

تَنَامُ عَيْنِيْ وَلَا يَنَامُ قَلْبِيْ

ترجمه: ميري آئليس سوتي بين جبكه ميرادل نبيس سوتات

اورجيسا كحضور عليه الصلوة والسلام كافر مان ب:

مَنُ مَّاتَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ بَعَثَ اللهُ فِي قَيْرِهِ مَلَكَيْنِ يُعَلِّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ إلى يَوْمِ الْقِيْمَةِ وَقَامَ مِنْ قَيْرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا
 يَوْمِ الْقِيْمَةِ وَقَامَ مِنْ قَيْرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا

ترجمہ: جسے علم (بینی علم معرفت) کی طلب میں موت آئے گی تو اللہ تبارک و تعالیٰ اُس کی قبر میں دو فرشتے متعین فرمائے گا جواُ ہے قیامت تک معرفت کا علم سکھاتے رہیں گے اور جب وہ اپنی قبر ہے اُسٹھے گا تو وہ عالم اور عارف ہوگا۔

ان دوفرشنوں ہے مراونی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور ولی ترصم اللہ ( بعنی مرشد کامل اکمل ) کی روحانیت ہے کیونکہ فرشتہ عالم معرفت میں داخل نہیں ہوسکتا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے

كَمْ مِنْ شَغْصٍ مَاتَ جَاهِلًا وَقَامَ مِنْ قَبْرِهِ عَالِمًا وَّ عَارِفًا وَ كَمْ مِنْ شَغْصٍ
 مَاتَ عَالِمًا وَقَامَ يَوْمَ الْقِيْمَةِ جَاهِلًا أَوْ فَاسِقًا وَمُفْلِسًا

ترجمہ: ' کتنے بی لوگ ایسے ہیں جو جائل (اللہ تعالیٰ کی معرفت سے بے خبر ) فوت ہوں سے لیکن

ا حضرت بنی سلطان باھورحمتہ القدعلیہ پنجائی ابیات میں فرماتے ہیں 'میں قربان تنہاں توں باھؤ، قبر جہاں دی جیوے ھو'' لیعنی دہ مرنے کے بعد بھی اپنی قبروں ہیں زندہ ہوتے ہیں۔ عارف بظاہر تو سور ہاہوتا ہے مگر قلب کی حیات کے بعد جیند ہیں بھی عارف کا دل اپنے محبوب حقیقی کے دیدار اور اسے کلام ہیں مشغول ہوتا ہے۔

# الأسرار هده 66 هده فسل نبر 8 هده

ا پی قبر سے عالم اور عارف (بن کر) آخیں گے اور کتنے ہی لوگ ایسے ہیں جو عالم فوت ہوں گے لیکن قیامت کے دن جاہل یا فائل اور مفلس اُخیس گے ہے''

جبیما کداللہ تبارک وتعالیٰ نے ارشا وفر مایا:

الله الله و المن المن الله و الله الله و ال

ترجمہ:''اپنے جھے کی پاک چیزیں تو تم اپنی و نیا کی زندگی میں بی حاصل کر چکے ہواور انہیں خوب استعمال کر چکے ہولیں آج (قیامت) کے دن ان (وکھاوے کے اعمال) کے بدلے میں تمہیں رسوائی کاعذاب دیاجا تا ہے۔''

حضورعليه الصلوٰة والسلام نے قرمایا:

المَّمَا الْرَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ 🕸

ترجمہ: بے شک اعمال کا دار ومدار نیتوں پر ہے۔

نیک آ دی کی نبیت اس کے عمل ہے بہتر ہوتی ہے اور فاسن کی نبیت اس کے عمل ہے بھی بدتر ہوتی ہے کی بدتر ہوتی ہے کیونکہ نبیت عمل کی بنیاد ہے جیسا کہ حضور علیدالصلوٰ قاوالسلام نے فرمایا:

القاسدة على الصّعِيْعِ عَلَى الصَّعِيْعِ صَعِيْعٌ وَبِنَا الْفَاسِدِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدٌ السَّعِيْعِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدٌ السَّعِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدُ السَّعِ عَلَى الْفَاسِدِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدُ السَّعِ عَلَى السَّعِ عَلَى السَّعِ عَلَى السَّعِ عَلَى السَّعِ عَلَى اللَّهِ السَّعِ عَلَى اللَّهِ السَّعِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللللَّهُ اللللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللِّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْلِي اللَّهُ اللللِّهُ اللللْلُلُلِي اللَّهُ اللللِّلْمُ الللللِّلْمُ اللللْلُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الیسی و نیاجی علم کی کثرت کے باعث بہت بڑے عالم مانے جاتے ہوں گے گرانشہ تعالیٰ کی معرفت اور پہچان سے اندھے اور محروم ہونے اور علم پر تغیر کے باعث روز قیامت مفلس یا جائل اٹھیں سے اندیکن بہت ہے لوگ ایسے ہوں گے جو جائل فوت ہوں گے تگران کی طلب چو تک انڈیپا کسی رضا اور معرفت کا حصول تھی اس لیے اللہ تبارک و تعالیٰ قبر میں ہی ان کی تربیت کا انتظام فرطے گا اور وہ عالم اور عارف بن کر آٹھیں گے ۔ مج چو تکہ اعمال کا دار وہدار بیوں پر ہے اس لیے اگر نہیت کی جنی بنیاد ٹھیک ہوگی تو تعمل بھی ٹھیک ہوگا اور اگر نہیت ہی فاسد ہوگی تو تعمل بھی فاسد ہوگا۔

### الأمرار ١٠٠٠ 67 ١٠٠٠ فعل نبر 8 ١٠٠٠

جبیما کہ اللہ تنارک وتعالیٰ نے فر مایا:

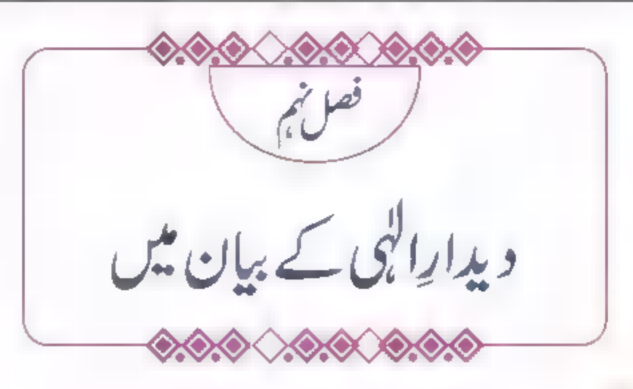
مَنْ كَانَ يُوِيْدُ حَرِّتَ الْأَخِرَةِ نَوْدُ لَهُ فِي حَرِّثِهِ فَ وَمَنْ كَانَ يُوِيْدُ حَرِّتَ اللَّانُيَا
 نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصِيْبٍ (الشرق - 20)

ترجمہ: ''جوآخرت کی بھیتی چاہتا ہے ہم اس کے لیے اُس ( آخرت کی ) بھیتی کو بڑھا دیتے ہیں اور جو دنیا کی بھیتی چاہتا ہے ہم اس کے لیے اُس ( آخرت کی کھیتی چاہتا ہے اُس ( دنیا کی نعمتوں ) ہیں سے دے دیتے ہیں اور اس کے لیے آخرت ( کے اجر ) میں پچھے حصہ نہیں' یا

پس د نیا میں مرنے سے پہلے اہل تلقین (مرشد کال اکمل) سے حیات قلبی و آخروی طلب کرنا واجب ہے کیونکہ د نیا آخرت کی تھیتی ہے۔ پس جب اُس میں پچھ بوؤ کے بی نہیں تو آخرت میں کا ٹو کے کیا۔ اور کھیتی سے مراد آفاق ( یعنی عالم ناسوت ) میں نفسانی وجود کی زمین ہے۔

لے ان لوگوں کے اعمال اور عبادات کا مقصدی و نیادی لذات اور خواجشات کا حصول تفالبذا اللہ تعالٰی نے انہیں و نیا میں بی ان کے اعمال کا بدلہ دے دیا ہے اور جولوگ حصول جنت یا رضائے الٰہی کے لیے اعمال صالحہ کرتے ہیں انہیں آخرت میں ضرور بہترین بدلہ دیا جائے گا۔

# **68 من الأسرار هده (68 منده)**



يس ديدارالني دوطرح يبوسكتاب:

ا۔ آخرت میں کسی آئینہ کے واسطہ کے بغیرانٹہ تبارک وتعالیٰ کے جمال کا دیدار۔

٢۔ اور دنیا میں قلب کے آئینہ کے واسطہ سے اللہ عز وجل کی صفات کا دیدار ہوتا ہے جو کہ فواد

( قلب ) کی نظر ( نوریصیرت ) ہے (اللہ تعالی کے ) جمال کے انوار کاعکس دیکھنا ہے۔

جيها كدالله تبارك وتعالى نے فرمايا:

ا كَنَبَ الْفُؤَادُمَارَ أَي (الْجُم-11) عَمْ اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ مَا كَنَبَ الْفُؤَادُمَارَ أَي (اللهم-11)

ترجمه: "قلب نے أے نہ جھٹلا يا جو (چيتم مصطفی صلی اللہ عليه وآله وسلم نے ) ديکھا۔"

حضور عليه الصلوقة والسلام نے قرمایا:

الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ:''مومن مومن کا آئینہ ہے۔''

یہاں پہلے مومن سے مرادمومن بندے کا قلب ہے اور دوسرے (مومن) سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات ہے۔

یس جو دنیا میں صفات (لیعنی صفات الہیہ) کا مشاہدہ کرے گاوہ آخرت میں (اللہ کی) ذات کو بلاکیف دیکھے گااور دیدار البی کے متعلق اولیا ،کرام نے اکثر ایسے دعوے کیے ہیں جیسا کہ حضرت

# من الأسرار هنده 69 من الأسرار هنده

عمر رضى الله عنه في فرمايا:

🛞 رَأَى قَلْبِيْ رَبِيْ بِنُوْدِ رَبِيْ

ترجمہ: میں نے اپنے قلب میں اپنے رت کوٹو رونی کے واسطہ سے دیکھا۔ اور جبیبا کہ حضرت علی کرم اللہ وجہدنے قرمایا:

المُ أَعْبُدُرَبًّا كُمُ آرَاهُ اللهُ الله

ترجمہ: میں اپنے رب کی عبادت تب تک نہیں کرتاجب تک میں اسے دیکے دلول۔

یہ سب (اللہ کی) صفات کے مشاہدات ہیں جسے کوئی طاق سے سورج کی شعاعوں کو دیکھے اور (وو)

اس (دیکھنے) کے بارے میں بچا ہے کیونکہ وہ اس کی (روشنی کی) وسعت کے لحاظ ہے کہ سکتا ہے

کہ اُس نے سورج کو دیکھا۔ اور اللہ تعالی اپنے کلام میں اپنی صفات کے اعتبارے اپنے نور کی

مثال ایسے دیتا ہے:

مَقَلُ نُورِهِ كَمِشُكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ ﴿ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَنَهَا كَوْرَبُ وَيَهُ وَالْمِرَاحُ فَي زُجَاجَةٍ ﴿ ٱلرَّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْرَبُ وَنَهُ إِلْهُ إِلَيْهُ وَالْمِرَاحُةُ وَلَا يُعْرَفُونَ إِلَا مُرَاحُونَ إِلَيْهُ وَلَا مُرَاحُونَ فَي أَنْهُ وَلَهُ مَا رَكَةٍ زَيْتُونَةٍ (الرَّرَحَة)

ترجمہ:اس (اللہ) کے تورکی مثال ایسے ہے جیسے کہ ایک طاق جس میں چراغ ہواور وہ چراغ ایک فانوس کے اندر ہے اور وہ فانوس ایسے ہے جیسے کوئی چمکتا ستارہ ، جو کہ زیتون کے مبارک ورخت ہے روشن ہوتا ہے۔

پس کہا جاسکتا ہے کہ وہ طاق موکن کا قلب ہے اور وہ چرائے قلب کا سر ہے جو کہ دورح سلطانی ہے۔
اور قلب فانوس ہے جے اُس کی نورانیت کی شدت کے باعث چکدار موتی ہے تشہید دی گئی ہے۔
اس نور کے معدن (ماغذ) کو بیان کرتے ہوئے فر مایا کہ وہ زینون کے مبارک درخت ہے دوشن
ہے، (زینون ہے مراد) تلقین اور تو حید کا وہ درخت ہے جس کا ماخذ بغیر کسی واسط کے (خود)
زبان جی تعالی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوۃ والسلام کو اصل میں ذات جی تعالی نے قرآن پاک
تلقین کیالیکن مصلحت عام اور کفار اور منافقین کے (آیات قرآن ہے) انکار کے باعث جرائیل

### مدهده سرالاً سرار هده (70 هده فسل نبر و هده ال

عليه السلام نازل ہوئے اور اس بات کی دلیل اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہی تھا:

﴿ وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْ أَن مِن لَّدُن حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ ۞ (أَل - 60)

ترجمہ: اور بے شک آپ (صلی الله علیہ وآلبہ وسلم ) کو حکمت والے اور علم والے (ربّ) نے قر آن تلقین فرمایا۔

ای لیے حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام جلدی فر ماتے اور جبرائیل علیہ السلام کے پیغام وحی میں سبقت سلے جائے لیباں تک کدانڈر تنارک و تعالیٰ کا پیغام نازل ہوا:

وَلَا تَعْجَلُ بِالْقُرْانِ مِنْ قَبْلِ آنْ يُقْطَى إِلَيْكَ وَحُيُه (ال-114)

ترجمہ: اور آپ (صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم) جلدی نے فر مایا کریں جب تک آپ (صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم) پر وحی پوری نہ ہوجائے۔

ای لیے معراج کی رات جبرائیل علیہ السلام پیچھے رہ گئے کیونکہ وہ سدر قائنتی ہے آ کے بڑھنے کی استطاعت ندر کھتے تھے۔ اس کے اللہ تعالیٰ نے اپنے کلام میں اس درخت کے لیے بیتشبیہ فرمائی

الله والمرقيقة والمراجة (الور-35)

ترجمه: (توحيدوتلقين كاوه درخت ) ندشرتي ہے ندخر بي۔

یعنی وہ اپنی صدوو وعدم اور طلوع وغروب ہے پاک اور ازلی ہے جسے فنائیں۔ جیسے اللہ تعالیٰ قدیم، ازلی، لا زوال اور دائی ) ازلی، لا زوال اور دائی ہے، کی صفات بھی ایسے ہی (قدیم، ازلی، لا زوال اور دائی) ہیں۔ اور ہیں کی وفات کی وجہ ہے ہی قائم ہیں۔ اور ہیں کی وفات کی وجہ ہے ہی قائم ہیں۔ اور (أس کی) عبادت تب تک نبیس ہو تک جب تک قلب کے آئینے سے تجابات ( یعنی ظلماتی پرد ہے ) دور ند ہو جا کیں۔

پس جب قلب انوار (کے فیوضات) سے زندہ ہوجا تا ہے تو روح اُس طاق (لیعنی مومن کے

العِی حضور علیالصلوٰ قوالسلام جرائل علیالسلام کے بتائے سے پہلے بی آبات بڑھ دیتے۔

# الأمراد المعالم و المعالم الم

قلب) ہے صفات بن تعالی کا مشاہدہ کرتی ہے جس کے ساتھ ہی اُس پر بیداز منکشف ہوجا تا ہے کداس عالم خلق کو پیدا کرنے کا مقصد تختی خزانہ (لینی حق تعالی) کو ظاہر کرنا ہے جیسا کہ حدیثِ قدی میں فرمایا گیا:

الله المخلفية المحلفية المحلفة المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلق المخلفة المخلفة المخلفة المخلق المحلفة المخلق ا

ترجمہ: میں ایک مخفی خزانہ تھا ہیں میں نے ارادہ کیا کہ میں پہچانا جاؤں ہیں میں نے محکوق کو پیدا فرمایا تا کہ وہ مجھے پہچانیں۔

یعنی و نیا میں صفات کی معرفت حاصل ہوتی ہے اور آخرت میں بغیر کسی آئینہ کے واسطہ کے بسر (طفلی معانی) کی نگاہ ہے انشاءاللہ اس کی ؤات کا دیدار ہوگا جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فر مایا:

وُجُولٌ يَوْمَنِينِ نَاضِرَةٌ ٥ إلى رَبِهَا نَاظِرَةٌ (الله = 22,23)

ترجمہ: اُس (قیامت کے ) دن بہت ہے چہرے تر وتاز ہ ہوں گے اور اپنے ربّ کے دیدار ہیں مشغول ہوں تے۔

شايداس عمرادحضور عليه الصلؤة والسلام كاليقول ب:

اينت رقى على صورة شاب أمرد

ترجمہ: میں نے اپنے رب کوایک بےریش نوجوان کی صورت میں ویکھا ی<sup>ک</sup>

اور وہ (صورت) طفن معانی (کی) ہے اور روح کے آئینہ میں (طفل معانی کی) ہے صورت ہی رت کی جی ہے گئی ہے کیونکہ بیصورت روح کا آئینہ ہے جو جی اور جی ہے کے درمیان واسط ہے ورنہ اللہ عالی کی ذات صورت ، کھانے پینے اور وجو دی ضروریات ہے پاک ہے۔
پس (طفل معانی کی) صورت ایک آئینہ ہے اور اس میں دکھائی دینے والا آئینہ ہے نہ دیکھنے والا پسی و فود ذات جن تعالی ہے ) ہیں (اس حقیقت کو) سمجھالوکہ وہ (روح) اس عالم صفات میں اللہ اس معانی ہے اور اس عالم میں اللہ عالم عیں اللہ عیں اللہ عیں اللہ عیں اللہ عیں اللہ عیالہ عیں اللہ عیں عیالہ عیں اللہ عیں عیالہ عیں عیالہ عیں عیالہ عیالہ عیالہ عیالہ عیالہ عیالہ عیالہ عیالہ عیں عیالہ عیالہ

ل الله تبارك وتعالى ك حسن وجمال كي طرف اشاره ب\_ ع جلى فرمانے والا

### مدهده الأمرار هده (72 هده الأمرار هده (72 هده)

كے سواكسي ( بھى چيز ) كا نام اور نشان نبيس جيسا كەحضور عليه الصلوقة والسلام نے فرمايا:

🕸 عَرَفْتُ رَبِي بِرَيْنَ

ترجمہ: میں نے اپنے رب کو اپنے رب سے بی بہجاتا۔

یعنی نور رنی ہے پہچانا۔ اور انسان کی حقیقت اس نور کی تحرم ہے جبیہا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے صدیثِ قدی میں قرمایا:

الإنسان سير في واكاسرُه

ترجمه: انسان ميراراز باوريس انسان كاراز بول \_

اورحضورعليه الصلوة والسلام في قرمايا:

🛞 أَكَامِنَ اللَّهِ وَالْمُؤْمِنُوْنَ مِنْيَ

ترجمہ: بیں اللہ ہے ہوں اور تمام موشین مجھ ہے ہیں۔

اورالله تبارك وتعالیٰ نے فرمایا:

خَلَقْتُ مُحَمَّدًا مِنْ نُوْدِ وَجُهِنَ

ترجمہ: میں نے محمد (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کواپنے چبرے کے نورے پیدا فرمایا۔ اور چبرے سے مراد اللہ تعالیٰ کی ذات مقدر ہے جو کہ صفت ارحمیت کی ساتھ (حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کی صورت میں )متجلی ہے جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

🕸 اِنَّ رَحْمَتِيُ سَبَقَتْ عَلَى غَضَيِيُ

ترجمه: بيشك ميري رحمت ميرے فضب پرسبقت لے كئى۔

اورالله تبارك وتعالى في حضور عليه الصلوة والسلام كيوركي شان مي فرمايا:

وَمَأَ أَرْسَلُنْكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (الابيا. -107)

ترجمہ: اور ہم نے آپ (صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم ) کوتمام جہانوں کے لیے رحمت بنا کر بھیجا۔

لِ رحمت ناذل كرنے كى صغت

#### الأسرار ١٠٠٠ 73 ١٠٠٠ فس نبر 9 ١٠٠٠

الشرتعالي نے مزید فرمایا:

قَالُ جَأَةً كُمْ مِّنَ اللهِ نُؤرِّ وَ كِتَابٌ مُّبِئِنْ (الماء - 15)

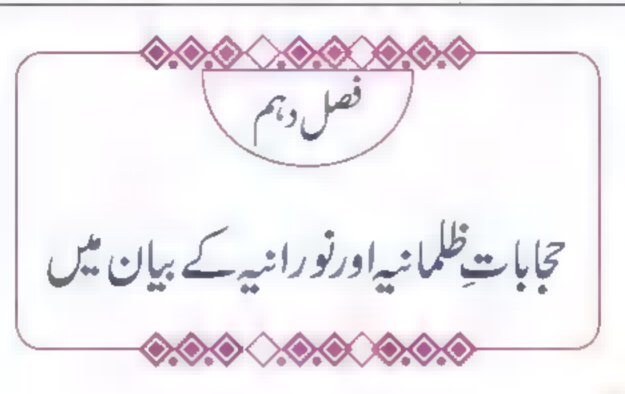
اوراللد تبارك وتعالى في حديث قدى يس فرمايا:

الولاك لَمَا خَلَقْتُ الْاَفْلَاكَ

ترجمه: اگرآپ (صلی الله علیه وآله وسلم) نه جوتے تومیں افلاک (لیمنی کا ئنات) کو پیداندفر ما تا۔

ل حضور علیہ الصلوٰ قر والسلام کی فرات مبارکہ کی طرف اشارہ ہے کہ نور اور کتاب مین سے مراد حقیقت محمد یہ ہو ہر م ہرز مانے میں اس زمانے کے اکمل کی صورت میں ظاہر ہوتی ہے اور قیامت تک ہوتی رہے گی۔ اور اس انسانِ کالل کی صورت میں بی اللہ پاک کا ویدار نصیب ہوتا ہے اور انسانِ کالل کی پیچان فرکر وتصور اسم اَللٰہ فرات سے ہوتی

# الأمراد ه.ه.ه 74 ه.ه.ه الأمراد ه.ه.ه 74 ه.ه.ه



(ظلمت اورنورانيت كيارے ميں) الله تبارك وتعالى في مايا:

کی وَمَنْ کَانَ فِی هٰذِهِ آغمی فَهُو فِی الْاجْرَةِ آغمی وَآخَلی مَدِیدُلًا (بَی اسرائل-72) ترجمہ: اور جو اس جہان (لیمنی ونیا) میں (معرضت البی ہے) اندھا رہا وہ آخرت میں بھی (معرضت البی ہے) اندھا اور راہ (معرفت کی راہ) ہے بھٹکا ہوار ہےگا۔ اوراندھا ہونے سے مراد قلب کا اندھا ہونا ہے چنا نچے فر مال حق تعالیٰ ہے:

قیا آبا الا تغمی الا بمضار ولیک تغمی الفُلوب الی الصُلور (ائے-46)

ترجہ: اور یہ کرآ تکمیں اندھی نیس ہوتیں بلکہ قلوب اندھے ہوتے ہیں جوسینوں میں ہیں۔
اور قلب کے اندھا ہونے کا سبب اپ ربت سے کیے ہوئے (اَلَّ شدہ بَرَتِ کُفر کے) عبد کے بعد اُس عبد کے بعد اُس عبد کا سبب تھم الٰہی ک اُس عبد کا جبد کے بعد حقیقت سے بغیری سے ففلت کا سبب تھم الٰہی ک حقیقت سے بغیری ہوئی کا سبب تھم الٰہی ک حقیقت سے بغیری ہوئی ہوئی کا سبب ظلماتی صفات جیسا کہ تکبر، کید، حسد، تُخل ، تُجب، فیبت ، چنلی اور جھوٹ و فیرہ کا فلیہ ہے اور انسان کے اسفل سافلین کی طرف تنز کی کا سبب بھی بھی منس صفات ذمیمہ ہیں اور ان صفات ذمیمہ ہیں اور ان صفات ذمیمہ سے رہائی کا طرفیقت بی ہے کہ قلب کے آئینہ کی طاہری اور سافن طور پر صفائی، صاف کرنے والے آلیہ تو حید (وکر وقصور اسم الله ذات) اور علم اور عمل اور سخت مجاہدہ سے کی جائے یہاں تک کور تو حید اور صفات ( یعنی صفات البہ یہ سے متصف ہونے )

## الأسرار المجديد الأسرار المجديد المحديد فس نبر10 المحديد

ے قلب زندہ ہوجائے اورائے اصلی وطن (عالم لاھوت) کو یا دکر لے اور ( اُس میں ) اپنے تیقی وطن کی طرف رجوع کرنے کاشوق پیدا ہوجائے جو کہ اللہ عز وَجل کی عنایت ہے ہی حاصل ہوگا۔
جابات ِظلمانیہ کے اُٹھ جانے کے بعد نورانیت باقی رہ جاتی ہے اورروح کو بینائی حاصل ہونے کے باعث انسان صاحب بصیرت ہوجاتا ہے اور اسمائے صفات کے نور سے منور ہوجاتا ہے یہاں میں کہ کہ (صفات کی ) نورانیت کے جابات بھی آ ہستہ آ ہستہ اُٹھ جاتے ہیں اور دل نور ذات سے منور ہوجاتا ہے۔

جان نو کہ دل کی دو آئھیں ہیں ایک چھوٹی آگھ اور ایک بڑی آئھ۔ چھوٹی آگھ عالم ورجات کی انتہا تک اسائے صفات کے نور سے تجلیات صفات کا مشاہدہ کرتی ہے اور بڑی آئھ عالم لاخوت اور عالم قرب میں احدیت کے نور تو حید سے انوار و تجلیات ذات کا مشاہدہ کرتی ہے۔ انسان کو میرم اثب موت سے تال اپنی نفسانیت اور بشریت کوفنا کر لینے سے حاصل ہو سکتے ہیں لیکن اُس عالم (عالم لاخوت) میں ان (مراتب) کے وصول کا انحصار انسان کی نفسانیت کے منقطع ہو جانے پر ہے۔ اللہ تعالیٰ تک رسائی اس طرح ہرگز نہیں ہوتی جسے جسم کی مجسم تک ہم کی معلوم تک، بلکہ اس طرح ہرگز نہیں ہوتی جسے جسم کی مجسم تک ہم کی معلوم تک، عقل محتقل کی معقول تک اور وہم کی موجوم تک، بلکہ اس کا معنی ہے ہے کہ بندہ اس قد رغیر اللہ ہے منقطع ہو جائے کہ قرب و دوری ، اطراف و مقابل اور وسل وجدائی کا بھی نشان ندر ہے۔ پس پاک ہے جائے کہ قرب و دوری ، اطراف و مقابل اور وسل وجدائی کا بھی نشان ندر ہے۔ پس پاک ہے وہ ذات جو پوشیدگ ہیں بھی ظاہر ہے اور اپنی بخلی میں پوشیدہ ہے اور اپنی معرفت میں غیر معروف

پی جس نے دنیا میں ہی اس حقیقت کو حاصل کر لیا اس نے اپنے نفس کا محاسبہ کر لیا ہیل اس کے کہ آخرت میں اُس کا محاسبہ کیا جائے۔ پس وہ فلاح پانے والوں میں سے ہورنہ مستقبل (لیعنی آخرت) میں اس کے مکر وفریب کا انجام نہایت بھیا تک ہے مثلاً عذا ب قبر، حساب محشر اور میزان اور میزان اور میران کے علاوہ دوسرے احوالی آخرت۔

ل ختم بوجانا ع جاراطراف مشرق مغرب، شال جنوب س آئے اور پیچھے کی اطراف

### مهد الأسرار هده 76 هده 76 هده



# سعادت اور شقاوت کے بیان میں معادت اور شقاوت کے بیان میں

جان لے کہ بے شک لوگ ان دوصفات (سعادت اور شقادت) ہے (سمج بھی) خالی نہیں ہوئے۔ بھی بید دونوں صفات ایک بی انسان میں پائی جاتی ہیں۔ پس جب انسان کی نیکیاں اور اس کا اخلاص عالب آ جا تا ہے تو نفسانیت روحانیت میں بدل جاتی ہے بینی شقادت سعادت میں تربل ہوجاتی ہے۔ مگر جب وہ (انسان) ہوا وجوس کی پیروی کرتا ہے تو معاملہ اس کے برعکس ہو جاتا ہے (بیعنی سعادت شقاوت میں بدل جاتی ہے) اور جب انسان ان دونوں جبتوں کے لحاظ ہے برابر ہوتو وہ نیکی کی طرف مائل ہوجاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

شَخَاتِ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ آمْقَالِهَا (الاندام-160)

ترجمہ:جوایک نیکی لائے گااس کے لیے اُس ( نیکی ) جیسی دی نیکیاں ہوں گی۔
اور شایداس سے بھی زیادہ ( نیکیاں ہوں )۔اوراس کے لیے میزان قائم کیا جاتا ہے لیکن جس کی
نفسانیت قطعی طور پراس کی روحانیت میں تبدیل ہوجاتی ہے اس کے لیے میزان کی بھی ضرورت
نفسانیت قطعی طور پراس کی روحانیت میں تبدیل ہوجاتی ہے اس کے لیے میزان کی بھی ضرورت
نہیں۔وہ بغیر حساب کے آئے گا اور بغیر حساب کے جنت میں داخل ہوگا۔جواس کے برعس کرتا
ہے وہ بغیر حساب کے دوز خ میں داخل ہوگا لیکن جس نے نیکیوں کوتر جیجے دی ہوگ وہ بغیر حساب
کے جنت میں داخل ہوگا جیہا کہ اللہ تبارک و تعالی نے فرمایا:

قَامًا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ ٥ فَهُو فِي عِيشَةٍ رَّاضِيةٍ ٥ (التاريد- 6.7)

ترجمہ: پس جس کا میزان (مینی نیکیوں والا پلڑا) بھاری ہوگا پس وہ پہند میدہ زندگی ہیں ہوگا۔
اور جس نے برائیوں کوتر جے دی ہوگی اُسے اُن برائیوں کے مطابق عذاب دیا جائے گا اور دہ دوز خ
سے تکال دیا جائے گا۔ اگر اُس کے پاس تھوڑا سا بھی ایمان ہوا تو وہ جنت میں داخل ہوگا اور
سعادت اور شقاوت سے ہماری مراونیکیوں اور برائیوں کا ایک دوسرے سے بدلنا ہے جبیبا کہ حضور
علیہ الصالوٰ ق والسلام نے قرمایا:

الشَّقِيُّ قَلْ يَسْعَلُ وَالسَّعِيْلُ قَد يَشْفَى الشَّعِيْدُ وَالسَّعِيْدُ وَالسَالِمُ وَالْسَائِقِيْدُ وَالْ

ترجمه بشقی مجمی سعید بهوسکتا ہے اور سعید مجمی شقی بوسکتا ہے۔

پس جب (انسان کی) نیکیاں (برائیوں ہے) بڑھ جاتی ہیں تو وہ سعید ہوگا اور جب برائیاں (نیکیوں ہے) بڑھ جاتی ہیں تو (وہ انسان) شعقی ہوگا۔ پس جوتو بہر ساور (اللہ پر) ایمان لے آئے اور نیک اعمال کر ہے تو اس کی شقاوت سعادت میں تبدیل ہوجاتی ہے اور جس کے مقدر میں ازل ہے ہی سعادت یا شھاوت کھود کی شموہ وہ اُسے کل کر ہی رہتی ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے قرما یا:

السَّعِينُ سَعِيْدٌ فِي بِطْنِ أَمِّهِ وَالشَّقِيُّ شَقِيٌّ فِي بِظِنِ أَمِّهِ

ترجمہ: سعیداپی ماں کے پیٹ ہے ہی سعید ہاور شق اپی ماں کے پیٹ ہے ہی شق ہے۔
پس اس بحث میں (کہ کوئی انسان سعید ہے یاشق) ہرگز نہیں الجھنا جا ہے کیونکہ نقد ہے کاسرار پر
بحث کرنے کا نتیجہ بے دینی ہے۔ اور کس کے لیے بھی جائز نہیں کہ وہ اسرار نقذ بر کو بہانہ بنا کر نیک
اعمال ترک کر دے اور کیے کہ اگر میں ازل ہے بی شق لکھ دیا گیا ہوں تو میرے نیک اعمال جھے
کچھ فاکدہ نہیں پہنچا سکتے اور اگر میں سعید ہوں تو نرے اعمال جھے ضرر نہیں پہنچا سکتے۔ بے شک
الجیس نے اپنی فعل کو نقد بر کی طرف منسوب کیا تو کا فرومرد وہ ہوگیا اور حضرت آ دم علیہ السلام نے
اپنی خطاکوا ہے نفس کی طرف منسوب کیا تو فالرح پاگئے اور (اللہ نے) اُن پر رحم فر مایا۔
اپنی خطاکوا ہے نفس کی طرف منسوب کیا تو فالرح پاگئے اور (اللہ نے) اُن پر رحم فر مایا۔
پس ہر سلمان کے لیے واجب ہے کہ وہ اسرار تقذیر میں ہرگز تفکر نہ کرے کہیں ایسا نہ ہوکہ وہ ایپ

اس فعلی بدولت پریشان ہوجائے اوراس بات ہے (ہمیشہ) خوفز دور ہے کہ بیں وہ بے دین نہ ہوجائے۔ ہرموس مسلمان کے لیے بیعقیدہ رکھنا فرض ہے کہ اللہ عز وجل حکمت والا ہے اور بیا تمام احوال جبیہا کہ کفر، نفاق بستی جوانسان اس و نیاجی و کھتا ہے، تمام اللہ جل جلالۂ کے حکم کے ماتحت ہیں جس سے وہ اپنی رضا کے مطابق اپنی قدرت اور حکمت کو نظام کرتا ہے۔ اس میں ایک عظیم راز (پوشیدہ) ہے جس سے سوائے حضرت محمصطفی صلی اللہ علیہ وا لہ وسلم کے کوئی بھی بشر مطلع نہیں۔

ایک دکایت میں بیان کیا گیا ہے کہ ایک عارف نے اللہ ہے مناجات میں عرض کی'' النی! تُو
قدرت والا ہے اور تُو نے ہی ارادہ کیا اور تُو نے ہی میر نے نفس میں برائی پیدا کی۔'' ہا تف فیبی
ہے آواز آئی'' اے میرے بندے! یکی شرط تو حید ہے جوشرط عبودیت ہے ۔'' عارف نے پھرالتجا
کی اور کہا'' میں نے خطاکی اور میں نے گناہ کیا اور میں نے اپنفس پرظلم کیا''۔ ہا تف فیبی ہے
آواز آئی'' میں نے خطاکی اور میں نے گناہ کیا اور (تیرے گناہوں ہے) ورگز رکیا اور (تیرے کا اور (تیرے گناہوں ہے) ورگز رکیا اور (تیرے حال یہ) رخم کیا۔''

پس ہرمومن پرفرض ہے کے نیک اعمال کو اللہ تبارک و تعالیٰ کی توفیق سمجھے اور برائی کو اپنے نفس کی شامت سمجھے بہاں تک کہ اللہ کے اُن نیک بندوں میں ہوجائے جن کا ذکر اللہ تبارک و تعالیٰ کے اس فرمان میں ہے:

وَالَّانِيْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْظَلَهُ وَا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُ وِاللَّهَ فَاسْتَغْفَرُ وَالِنَّانُ وَهِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ فَالسَّتُغْفَرُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّلَالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالْمُوالَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالْمُولُولُولُولُولَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ

ترجمہ:جولوگ بے حیائی کا کام کریں یا ( گنا ہول کے باعث) پی جانوں پرظلم کر بیٹیس تو وہ ذکرِ اُللّٰهُ کریں اور اپنے گنا ہول کی معافی جا ہیں کہ اللّٰہ کے مواکون ہے جو گنا ہول کو بختے۔ لہٰذا بندے کی بہتری اور بھلائی اس میں ہے کہ گنا ہوں کا سرز د ہوجا نا اللّٰہ کی ظرف منسوب کرنے

ل يعنى ال يات بريفين ركھنا كه برامرالقدى كى طرف ہے ہاورالله كے تقم كے بغير پي تھى بوتاتمكن بيں۔

### من من الأمرار هنده (79 منده فسل نبر 11 منده

کی بجائے اینے نفس کی طرف منسوب کرے کیونکہ وہی خالتی حقیقی ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کافر مان ہے:

الشَّعِيُّ وَالسَّعِيْدُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ السَّعِيْدُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ

ترجمہ: (انسان) شقی اور سعیدا پنی مال کے پیٹ ہے۔

یہاں ماں سے مرادان جارعناصر (مٹی، پانی، آگ اور ہوا) کا مجموعہ ہے جس ہے بشری تو تیں پیدا ہوتیں ہیں۔ پس ٹی اور تواضع کوزندہ پیدا ہوتیں ہیں۔ پس ٹی اور تواضع کوزندہ کرتے اور اُن کی نشو دنما کرتے ہیں اور اس کے برنکس آگ اور ہوا جلاتے اور ہلاک کرتے ہیں۔ کرتے اور اُن کی نشو دنما کرتے ہیں اور اس کے برنکس آگ اور ہوا جلاتے اور ہلاک کرتے ہیں۔ پاک ہے وہ ذات جس نے ان مخالف اجز اکوا کیک ہی جسم ہیں جمع کردیا جیسے پانی اور آگ کواور نور اور ظلمت کو یا دلوں ہیں جمع کر دیا جیسے پانی اور آگ کواور نور اور ظلمت کو یا دلوں ہیں جمع کر دیا۔ قرمان حق نعانی ہے:

کی مُوَ الَّذِی یُرِیْکُمُ الْبَرُقَ خَوْفًا وَطَهُمَّا وَیُنْدِی السَّعَابِ الشِّفَالَ (الرس-12) ترجمہ: وہی ہے جو تہمیں بجل دکھا تا ہے جس میں خوف بھی ہے اور اُمید بھی۔ اور اُٹھا تا ہے بھاری باولوں کو۔

حضرت یکی بن معاذ رازی ہے سوال کیا گیا" آپ نے اللہ کو کیے پہچانا؟" جواب ویا" مجموعه اضداد نے۔"

اسی لیے انسان آئینہ جمال وجلال حق تعالی اور مجموعة الکون ہے اور اے کونِ جامع اور عالم کی اور عالم کی کیری کی کا نام ویا گیا ہے کیونکہ اللہ تعالی نے اسے اپنے دونوں ہاتھوں لیعنی صفت قبر اور صفت کی بری کی ساتھوں لیعنی صفت قبر اور صفت کا بونا ضروری ہے۔ پس لطف سے پیدا فر مایا کہ آئینہ کے لیے دوصفات یعنی کٹافت اور لظافت کا بونا ضروری ہے۔ پس انسان اسم جامع (اسم ذات) کا مظہر ہے کیونکہ اس کے علاوہ دوسری تمام اشیاء کوصرف ایک ہی

اِ اصلااد جمع ہے مصدی یا بین مخالف چیز ول کوایک ی جسم میں جمع کردینا۔ اللہ کی صفات بھی اصلااد کا جموعہ ہے۔ وہ رجیم بھی ہے اور جہار بھی ، غفور بھی ہے اور قبار بھی میں عالم موجودات کا خلاصہ سے خلاصۂ کا نتات سے سب سے بڑا عالم

### الأسرار هيه 80 هي فعل نبر 11 هي الأسرار هي الأسراد الأسراد

ہاتھ لینی صفت لطف سے پیدا فرمایا جیسا کہ فرضتے اسم سبور القدوس کے مظہر ہیں اور صفت قہر سے الجیس اور اس کی اولا وکو بیدا فرمایا اور وہ اسم جبار کے مظہر ہیں اس لیے انہوں نے آ دم علیہ السلام کو سجدہ کرنے ہے سرکشی اور تکہر کیا۔ چونکہ انسان تمام کا نتات کی علوی اور سفلی صفات کا مجموعہ ہے اس لیے انہیاءاور اولیاء کرام بھی لفزشوں سے خالی بیس لیکن انہیاءا پنی نبوت ورسالت کے باعث معمولی لفزشوں کے علاوہ کبیرہ گنا ہوں سے پاک ہوتے ہیں لیکن اولیاء کرام کرام کیا ہوں سے باک ہوتے ہیں لیکن اولیاء کرام کراہ ہوجاتے ہیں۔ اور یہ بھی کہاجاتا ہے کہ بے شک اولیاء کرام ولایت کے کمال کو پہنچ کر کبیرہ گنا ہوں سے بھی محفوظ ہوجاتے ہیں۔

شخ شفیق بلخی رحمتدالله علیه نے قرمایا که سعادت کی پانٹی علامات میں: (۱) نرم دلی (۲) کثر ت بر یہ زاری (۳) دنیامیں زمد (۳)امیدوں کو کم کرنا (۵) کثر ت بریا۔

شقاوت كى بھى پانچ علامات ہيں:

(۱) سخت ولی (۲) آتھوں ہے آنسوؤں کا جاری شہونا (۳) دنیا ( کی لذات) ہے رغبت

(٣) طويل اميدي (٥) حياكي كي

حضورعليه الصلوة والسلام نے فرمایا:

الله عَلَامَةُ السَّعِيْدِ أَرْبَعَةٌ إِذَا اثْنُينَ عَلَلَ وَإِذَا عَاهَدَ وَفَى وَإِذَا تَكَلَّمَ صَلَقَ وَإِذَا خَاصَمُ لَمْ يَشْتِمْ.

وَعَلَامَةُ الشَّقِيِّ اَرُبَعَةٌ إِذَا ائْتُمِنَ خَانَ وَإِذَا عَاهَدَ اَخْلَفَ وَإِذَا تَكَلَّمَ كَنَبَ وَإِذَا خَاصَمَ شَتَمَ وَلَا يَعْفُوْعَنَ زَلَّةِ اَخُوَانِهِ

ترجمہ: سعید کی جارعلامات ہیں کہ جب آے امین بنایا جائے تو عدل کرے، جب وعدہ کرے تو وفا کرے، جب بات کرے تو تچی کرے اور جب جھکڑ ہے تو گالی گلوچ نہ کرے۔ ۵ میں میں

اور شقی کی بھی جارعلامات ہیں کہ جب امین بنایا جائے تو خیانت کرے، جب وعدہ کرے تو وعدہ

#### الأسرار هده (81 هده فعل نبر 11 هده (81 هده)

خلافی کرے، جب بات کرے تو جھوٹ یولے اور جب جھکڑے تو گالی گلوج کرے اور اپنے بھائیوں کی خطاؤں ہے درگز رند کرے۔

حالانکه معاف کرد بنادین کا ایک عظیم وصف ہے اس لیے اللہ تعالی تے حضرت محمد رسول الله صلی الله علیہ وآئے وسلم کوعفو کا تعکم دیتے ہوئے فرمایا:

﴿ خُذِ الْعَفْوَ وَأَمْرُ بِالْعُرْفِ وَآعْرِضَ عَنَ الْجَاهِلِيْنَ (١٩٧١ - 199)

ترجمہ: (اے نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) عفواختیار سیجیے اور معرفت کا تھم دیجیے اور جاہلوں سے اعراض قرمائے۔

الله تعالى كى طرف سے عفوا فتياركر نے كا تھم صرف نى پاك صلى الله عليه وآله وسلم كے ليے بى نہيں بلكه بيتھ عام تمام امت تحديد كے ليے ہى تونكہ جب سى سلطان كى جانب ہے اس كے كى عامل كلكه بيتھ عام تمام امت تحديد كے ليے ہے كيونكہ جب سى سلطان كى جانب ہے اس كے كى عامل كے ليے كى عامل كے ذرير فرمان علاقہ كے ليے كى قال كے ذرير فرمان علاقہ كے تمام شہريوں پر ہوتا ہے اگر چہ خطاب صرف عامل كونى كيا كيا ہوتا ہے۔

خُدِلِ الْعَفْقِ كَ شرح اس فقير في اس ليكى بكر الله تعالى ك فرمان من خُدنا من مراوب كد الينا اندر ميصقت دائمي طور پر بيرا كرو-جولوگول كى لغزشول كومعاف كرنا سيكه كيا وه الله كاساء

میں سے عفو کی صفت سے مخلق ہوگیا۔ای کے لیے اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

﴿ فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجُرُهُ عَلَى اللهِ (الثورة - 40)

ترجمہ: جس نے معاف کیااوراصلاح کی تواس کا اجراللہ کے ذمہ ہے۔

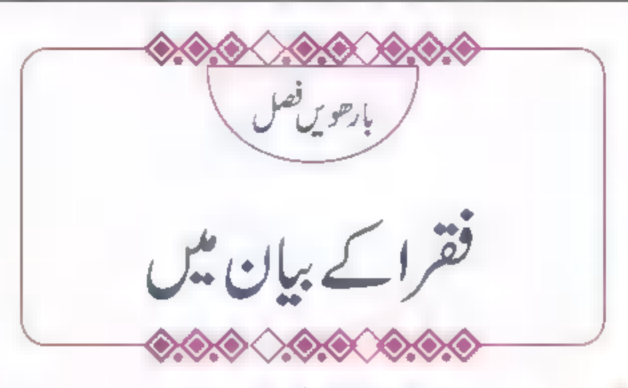
جان او کہ شقاوت کے سعادت میں بدل جانے اور سعادت کے شقاوت میں بدل جانے کا انحصار تربیت پر ہے جیسا کے حضور علیہ الصلاق نے قرمایا:

كُلُّ مُؤلُؤدٍ يُؤلَن عَلَى الْفِطْرَةِ الْإِسْلَامِ وَلَكِنْ آبَوَاةً يُهَوِّدَانِهِ أَوْ يُنَوِّرَانِهِ
 أَوْ يُحَجِّسَانِهِ

ترجمہ: ہر بچہ اسلام کی فطرت پر پیدا ہوتا ہے لیکن اس کے والدین اسے یہودی یا نصرانی یا مجوی بنا دیتے ہیں۔ بیصد پیشہ پاک اس بات کی دلیل ہے کہ بے شک سعادت اور شقاوت کی قابلیت ہرایک (شخض)
میں موجود ہوتی ہے۔ پس کس کے لیے بیکہنا کہ وہ شخص سعید ہے یا شقی 'مناسب نہیں ۔ بلکہ بیکہنا مناسب ہے کہ جب نیکیاں ہرائیوں پر غالب آجا کیں تو وہ سعید ہے اور ای طرح اس کے مناسب ہے کہ جب نیکیاں ہرائیوں پر غالب آجا کی تو وہ سعید ہے اور ای طرح اس کے برکس ۔ اور جواس کے علاوہ کوئی بات کہنا ہے تو وہ گراہ ہے کیونکہ وہ بیاعتقا در گھتا ہے کہ انسان بغیر ممل اور تو ہے کہ جنت میں داخل ہوگا۔ پس بیقول آبات میں اور تو ہے جنت میں داخل ہوگا اور بغیر گناہوں کے دوز خ میں داخل ہوگا۔ پس بیقول آبات کیا قر آن کے خلاف ہے کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے جنت کا وعدہ نیکوکاروں اور اہل ایمان سے کیا ہے اور دوز خ کا دعدہ کا فروں ، مشرکوں اور گناہگاروں سے کیا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے جا ور دوز خ کا دعدہ کا فروں ، مشرکوں اور گناہگاروں سے کیا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فران

- کی مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا "(فَمْ اسْهِهِ 46) ترجمہ:جونیک اعمال کرتا ہے اپنے تقس کے لیے اور جو برائی کرتا ہے وہ بھی اپنے تفس کے لیے۔ نیز فرمایا:
- الْيَوْمَ ثَبُوْى كُلُّ نَفْسِ بِمَنَا كَسَمِنَتُ لَا ظُلُمَ الْيَوْمَ (الوئن-17) ترجمہ: آن ہے دن ہرکی کوونی بدلہ دیا جائے گا جووہ کرتے رہے۔ آج کے دن کسی برطلم ہیں۔ اور فرمایا:
  - الله تبارک و تعالی نے فرمایا:
  - ﴿ وَمَا تُقَدِّمُو الْإِنْفُسِكُمُ مِنْ خِنْدٍ تَجِدُونُ عِنْدَ الله (البقره-110) ترجمہ: اور جونی اپنے لیے آئے جیجو کے اے اللہ کے ہاں یاؤ کے۔

### **83 ه.ه.ه** الأسرار **ه.ه.ه 83 ه.ه.ه**



فقرا کواس وجہ ہےصوفیا کا نام دیا گیا ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں وہ صوف کا لباس مہنتے ہیں یا انہوں نے اپنے دلوں کو دنیاوی کدورتوں کے صاف کررکھا ہے یا انہوں نے اپنے قلوب کو ماسویٰ اللہ (ہر چیز) ہے یاک کردکھا ہے۔ بعض لوگ انہیں صوفی اس لیے کہتے ہیں کہ قیامت کے دن وہ عالم قرب میں (حق تعالیٰ کے حضور) پہلی صف میں کھڑے ہوں ہے۔ عالم جار ہیں عالم ملک ( دنیا )،عالم ملکوت، عالم جروت اورعالم لاهوت جو کہ عالم حقیقت ہے۔ اوراس طرح علوم بھی جار ہیں علم شریعت ،علم طریقت ،علم معرفت اورعلم حقیقت۔ اورای طرح ارواح بھی جار ہیں۔روح جسمانی ،روح نورانی ،روح سلطانی اورروح قدی۔ اوراس طرح تجلیات بھی جار ہیں۔ جمل تار، جمل افعال، جمل صفات اور جمل و ات۔ اورای طرح عقول بھی جارہے ۔عقلِ معاش ،عقلِ معاد ،عقل روحانی اورعقل کل ۔ مذکورہ بالا ہر جارعالم ،ارواح ، تجلیات اور عقول کے مقابلہ میں بعض لوگ علم اوّل ، رویِ اوّل ، جَحَلَيٰ ا قال اورعقلِ اوّل میں مقید ہیں اور ان کے لیے پہلی جنت یعنی جنتِ ماویٰ ہے۔اوربعض دوسرے وائرہ میں مقید ہیں اوران کے لیے دوسری جنت جنت نعیم ہے۔ اور بعض تیسرے دائر ہ میں مقید ہیں اور ان کے لیے تیسری جنت' جنتِ فردوس ہے۔ اور بیلوگ (جو پہلے تین دائزوں میں مقید لے دنیاوی خواہشیں اور لذتیں مع ووعقل جو ہروقت رزق اور مال دنیا کمانے کی فکر میں رہتی ہے۔ سے ووعقل جو فکر عقبی میں مبتلا رہتی ہے۔

### مراد هده (84 هده فصل نبر 12 هده (84 هده)

پیں) ان تمام اشیاء کی حقیقت ہے بے خبر ہیں۔ اہلی حق بیس سے فقرا و عارفین نے ان سب (مقامات و درجات) سے فرار حاصل کی اور عالم حقیقت و قربت میں (حق تعالیٰ ہے) واصل موئے اللہ تعالیٰ کے سواکسی چیز (کی محبت) میں قید ند ہوئے اور اللہ تعالیٰ کے اس فرمان فیفر و قال اللہ ترجمہ: ''دوڑ واللہ کی طرف'' کی چیروی کی جبیما کہ حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا:

اللُّ نَيَّا وَالْأَخِرَةُ حَرَّامٌ عَلَى آهُلِ اللَّهِ اللَّهِ

تزجمه: دنيااورآخرت ابلِ الله پرحرام بين \_

حرام ہونے ہے مراد میہ ہر گزشیں کہ بید دونوں (ونیاو آخرت) حرام ہیں اور ندبی میہ (اہل اللہ پر)
حرام کی گئی ہیں بلکہ اہل اللہ نے ان دونوں کی طلب اور محبت کواہے تفس پرحرام کر رکھا ہے اوران کا
کہنا ہے کہ بید دونوں حادث ہیں اور ہم محد ہے ہیں تو حادث دوسرے حادث کو کیسے طلب کرسکتا
ہے۔ بلکہ حادث پر تو واجب ہے کہ وہ محد ہے کی طلب کرے۔ حدیث قدی ہیں فرمانِ حق
تعالیٰ ہے:

عَبَّتِينَ مَعَبَّتُهُ الْفَقَرَّاءَ عَبَّتِينَ مَعَبَّتُهُ الْفَقَرَّاءَ

ترجمه: مجى سے محبت فقرا سے محبت ركھنا ہے۔

حضورعليه الصلؤة والسلام في فرمايا:

اللَّقَةُرُ لَخْرِثْ وَانَا الْفَتَخِرُبِهِ

ترجمه: فقرميرافخر ہےاور ميں اس پرفخر كرتا ہول ۔

یبال فقر سے مرادوہ فقر ہرگز نہیں جو عوام میں مشہور ومعروف ہے بلکہ اس فقر سے مراداللہ عزوجل کامختائ ہونا ہے اور اللہ کے سواتمام دنیاوی اور اُخروی لذتوں کا ترک کرنا ہے۔ اس سے مرادیہ ہے کہ طالب حق اس فقر رفنا فی اللہ ہوجائے کہ اُس کے فنس میں اُس کے ہی نفس کے لیے کوئی شے باتی شدرہے اور اس کے قلب میں اللہ تبارک و تعالیٰ کے علاوہ کچھ نہ تایا ہوجیسا کہ اللہ تعالیٰ

ل وه شے جو پہلے نتھی اور پھر پیدا کی کئی جھلوق ع پیدا ہونے والی چیز سے پیدا کرنے والا ،خالق

#### الأمرار هي (85 هي فصل نبر 12 هي الأمرار هي (85 هي فصل نبر 12 هي في الأمرار الأمرار هي في الأمرار ال

(حديث قدى ميس) فرماتا ہے:

#### الْهُوْمِنِ اللهُوْمِنِ اللهُومِنِ اللهُومِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِ اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهِمِنِي اللهُومِنِ اللهُومِنِ اللهُومِ اللهِمِنِي اللهُومِنِ اللهِمِنِي اللهُومِنِي اللهِمِنِي اللهُومِنِي اللهُمُومِنِ اللهُمُومِنِ اللهُمُومِنِ اللهُمِنِي اللهُمُومِ اللهُمُومِنِ اللهُمُومِنِ اللهُمُومِنِ اللهُمُومِنِ اللهُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُومِ اللهِمُومِ اللهِمِمِمِي اللهُمُومِ اللهِمِمِي اللهُمُومِ اللهُمُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُمُومِ الللهُمُومِ الللهُمُومِ اللهُمُمُمُمُومِ اللهُمُومِ اللهُمُومِ

ترجمہ: ندمیں زمین میں ساتا ہوں نہ آسان میں بلکہ اپنے مومن بندے کے قلب میں ساجا تا ہوں۔
اور مومن سے مرادوہ (شخص) ہے جس کا قلب بشری صفات سے صاف اور غیر (ماسویٰ اللہ) سے ضافی ہو گیا ہواوراس کے قلب میں ذات جق تعالیٰ کا عکس ساگیا ہو۔ حضرت بایز بدیسطا می رحمتہ اللہ علیہ نے فرمایا:
علیہ نے فرمایا:

یس جو (اللہ تبارک د تعالیٰ کے ) محبین ہے محبت کرتا ہے وہ آخرت میں ان کے ساتھ ہوگا اور اُن کی محبت کی علامت سے سے کہ انہیں اہلِ اللہ فقر اکی صحبت (میں رہنے ) کی محبت اور لقائے حق تعالیٰ کا اشتیاق ہوتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے حدیث قدی میں قرمایا:

المُونَى الْكِبْرَارِ إلى لِفَائِنُ وَإِنِّ لَا شَدُقُ الْكِبْرَارِ إلى لِفَائِنُ وَإِنِّ لَا شَدُ شَوْقًا إلَيْهِمُ

ترجمہ: نیکوکار میرے دیدار کے مشتاق ہوتے ہیں اور بیس اُن ( نیکوکاروں) سے بڑھ کران کا مشتاق ہوتا ہوں۔

اور جو (باطنی) الباس وہ (فقرا) پہنچ ہیں وہ تین طرح کا ہے جس کا ذکر تیسری فصل (جسموں ہیں ارواح کے تصرف) ہیں آ چکا ہے اور اُن کے اعمال کی حالت سے ہے کہ مبتدی کے عمل میں اچھائی (خیر) اور برائی (شر) دونوں حالتیں غیر مستقل ہیں۔ متوسط کے عمل میں اچھائی (خیر) کے مختلف رنگ مشلاً انوار شریعت، طریقت اور معرفت غیر مستقل طور ہم بریائے جاتے ہیں اوران کے مطالب جوابھی راوسلوک کی ابتدا ہیں ہو تا یعنی وہ بھی خیر کی طرف اُنل ہوتا ہے بھی شرکی طرف سے یعنی وہ شر یعت، مقام طریقت، مقام معرفت کے مطالب کم یا راوہ ہوتی ہے۔

کے لہاں بھی غیر ستقل اور مختلف رنگوں کے ہوتے ہیں مثلاً سفید، نیلگوں اور مبز۔ اور منتہ کا کمل سورج کے نور کی ما نندسب رنگوں سے ضالی ہوتا ہے جو کوئی بھی رنگ قبول نیس کرتا۔ ای طرح اس کا (باطنی ) لہاں بھی سیاہ رنگ کی ما نندکوئی رنگ قبول نہیں کرتا۔ اور بینو رمعرفت پر پڑے تجاب کے فنا ہونے کی علامت ہے جیسا کہ دات سورج کے نور کے لیے نقاب ہے (ای طرح اس کا جسم اس کے باطنی نور کے لیے نقاب ہے (ای طرح اس کا جسم اس کے باطنی نور کے لیے نقاب ہے) جیسا کہ الند تبارک و تعالی نے قرمایا:

﴿ وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِبَاسًا ٥ وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا (النَّا-11-10)

ترجمہ: اور ہم نے رات کولیاس اور دن کوؤ ریعیۂ معاش بنایا۔

اس میں ایک لطیف اشارہ ہے جس میں عقل اور علم کا ایک خاص جو ہر ہے۔ نیز اس طرف اشارہ ہے کدا اللہ قرب کے لیے دنیا کی زندگی قید خانہ ،غربت بٹم ،غصہ ،محنت ومشقت اور ظلمت (کی مثل) ہے جبیما کہ حضور علیہ الصلوٰ قروالسلام نے فرمایا:

اللهُ لَيَاسِفِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ

ترجمہ: دنیامومن کے لیے قید خانہ ہے۔

پی (مون کے لیے) اس عالم ظلمت میں ظلماتی کی اس بی بہتر ہے۔ سی صدیث شریف میں حضور علیہ الصالوٰ قوالسلام ہے روایت ہے کہ:

البَهَ لَا مُؤَكِّلُ عَلَى الْآنبِيتاء وَالْآؤلِيّاء فَالْآمُفَلُ ثُمَّ الْآمُفَلُ الْآمُفَلُ الْآمُفَلُ الْآمُفَلُ الْآمُفَلُ الْآمُفَلِيّ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ا وہ طالب حق جوراہ سلوک کی انتہا پر بھنے چکا ہوہ ہے لیعنی جس طرح قید خانہ میں قیدی کیلئے مخصوص لباس ہے اس طرح اس دنیا میں بھی مومن کی پاک اور آزا دروح کے لیے جسم کاظلماتی لباس ہے۔ کی موت کی وجہ سے حیات ابدی سے محروم ہو گئے ہیں اور بیرسب عظیم مصائب میں ہے ہے۔
الیسے خفس کے لیے (جو بیرسب کھو چکا ہو) تمام عمر سوگواروں جیسالباس پہننا ضروری ہے کیونکہ وہ
اپنی آخرت کی منفعت کو کھو چکا ہے۔ بیسب مراتب ایسے ہی ہیں جیسے کسی عورت کا شو ہر نوت ہو
جائے جس کے لیے اللہ کا تھم ہے کہ وہ چار ماہ اور وی دن ماتی لباس پہنے کہ اس کی و نیاوی منفعت
فوت ہوگئی ہے لیکن آخرت کے ماتم کی مدت غیر ختابی ہے۔

حضورعليه الصلؤة والسلام نے فرمایا:

🛞 ٱلْمُخْلَصُونَ عَلَى خَطْرِ عَظِيْمِ

ترجمہ: (اللہ کے )مخلصین کوظیم خطرات در چیش رہے ہیں۔

پس بیرب فقراور فناکی صفت ہے۔ حدیث میں آیا ہے:

ع الْفَقْرُ سَوَادُالُوجُهِ فِي النَّارَيْنِ اللَّهُ اللَّهُو

ترجمہ:فقردونوں جہان میں چبرے کی روسیا ہی ہے۔

اس کا مطلب سے ہے کہ فقر ذات جی تعالی کے چیرے کے ٹور کے علاوہ کوئی رنگ قبول نہیں کرتا کہ (فقر کی) سیابی مجبوب کے چیرے پرکالے تل کی ما نند ہے جواس کے جمال اور حسن کو بڑھا دیتا ہے اور جب اہل قرب جی تعالیٰ کے جمال کی طرف نظر کرتے ہیں تو اس کے بعد اُن کی آتھوں کا نور اللہ کے سواکسی کو ویکھنا گوارا نہیں کرتا اور وہ جی تعالیٰ کے سواکسی کو مجبت ہے نہیں ویکھنے کہ دونوں جہان میں ان کا محبوب اور مطلوب اللہ تعالیٰ ہے۔ اور نہ بی و واللہ تعالیٰ کے سواکسی اور چیز کا ادارہ کرتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی اور چیز کا ادارہ کرتے ہیں کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انسان کو اپنی معرفت اور وصال کے لیے پیدا فرمایا۔ پس انسان کو اپنی معرفت اور وصال کے لیے پیدا فرمایا۔ پس انسان کے لیے بیدا فرمایا۔ پس انسان کے لیے دونوں جہانوں ہیں وہ چیز طلب کرے جس کے لیے اُس کو چیدا فرمایا گیا ہے ، کہیں ایسانہ ہو کہ اس کی عمر لا یعنی کا موں ہیں ضائع ہو جائے اور مرنے کے بعد اُسے عمر شائع کرنے کے باعث (حق تعالیٰ کے سامنے ) نا دم ہونا پڑے۔

# الأمرار هده (88 هده هده هده)



طبارت دوطر تی ہے۔ ظاہری طبارت شریعت کے پانی سے حاصل ہوتی ہے اور باطنی طبارت تو بہ القین مرشد، تصفیہ اور طریقت کی راہ اختیار کرنے سے حاصل ہوتی ہے۔ اس جب نجاست کے اخراج کے باعث شریعت کا وضو ٹوٹ جائے تو پانی سے (وضو کی) تجدید کرنا واجب ہے جبیا کہ حضور علیہ الصافی قو والسلام نے فرمایا:

الْهُ مَنْ جَدَّدَ الْوُضُو عَجَدَّدَ اللهُ إِلَيْهِ إِنْهَانَهُ اللهُ وَالْهُ إِلَيْهِ إِنْهَانَهُ اللهُ اللهُ الله وَالْهُ الله وَالْهُ الله وَالْهُ الله وَالْهُ الله وَالْهُ الله وَالله وَلّه وَالله وَاللّه وَالله والله وَالله وَالله وَالله وَلّه وَالله وَلّه وَاللّه وَلّه وَالله

ترجمہ: جس نے وضوکو تاز و کیا اللہ تیارک و تعالیٰ نے اُس کے ایمان کو تاز و کیا۔

حضورعليه الصلوة والسلام في مزيد قرمايا:

الُّوْضُوْءُ عَلَى الْوُضُوْءُ نَوْرٌ عَلَى نُوْرٍ عِلَى نُوْرٍ

ترجمہ: وضو پروضو کرنا گویا نور پرنور ہے۔

پس جب افعال ذمیمہ اور افلاقی رؤیلہ مثلاً تکبر ، نجب ، حسد ، کینہ ، فیبت ، چفلی ، بہتان اور جھوٹ اور ( فلاہری اعضا ) آئکھ ، کان ، ہاتھ اور یاؤں کی خیانت سے باطنی وضوٹوٹ جائے جیسا کے حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا: اُلْعَیْدَانِ تَزْیْنِیّانِ ترجمہ:'' آئکھیں بھی زنا کرتی ہیں' تواس کی تجدید کے لیے آخری عمر تک ان مفسدات سے بچی تو بہ کرے اور ندامت کے باعث خود کو ملامت اور استعفار کرے اور وواشغال اختیار کرے جن سے باطل کا قلع قمع ہوجائے۔ عارف کو جا ہے کہ ان

#### الأمرار ١٥٠٥ (89 ١٥٠٠ فص نبر 13 الأمراد المحديد الأمراد المحديد المحديد فص نبر 13 المحديد المحديد فص

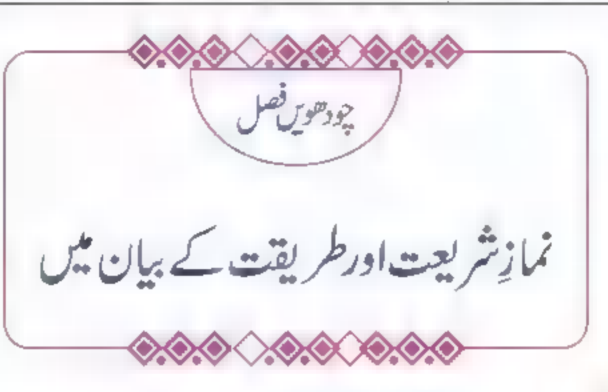
آ فات (جن ہے باطنی وضوئوٹ جاتا ہے) ہے اپنی تو بہ کی حفاظت کرے تا کہ اس کی نماز کا اللہ ہو جانے جبیما کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

هُذَا مَا تُوْعَلُونَ لِكُلِّ آوَابٍ حَفِيْظٍ (آ-32)

تر جمہ: یہی ہے جس کاتم ہے وعدہ کیا گیا ہے ہراً س کے لیے جواللہ کی طرف رجوع کرنے والا اور (اپنی تو بہ کی ) حفاظت کرنے والا ہے۔

ظاہری وضو کے لیے تمام دن اور رات کا وقت ہے جبکہ باطنی وضو کا وقت تمام عمر کے لیے دائمی ہے۔عمر سے مراد دنیاوآ خرت کی عمر ہے اور باطنی عمر کے لیے کوئی انتہانہیں۔

# الأمراد هده 90 هده هده هده



اَنَّ قُلُوْبَ بَنِيُ الْدَهَرِ بَيْنَ إِصْبَعَ نُنِ مِنْ أَصَابِعِ الرَّحْمَٰنِ يُقَلِّبُهَا كَيْفَ يَشَاءُ ترجمہ: بنی آدم کے قلوب اللہ کی انگلیوں میں سے دو انگلیوں کے درمیان ہیں وہ جیسے جا ہتا ہے (قلوب کو) چھیردیتا ہے۔

دوانگلیوں سے مراد قبر (جلال) اور لطف (جمال) کی صفات ہیں۔ پس اس آیت اور حدیث سے یہ بات واضح ہوگئی کہ اصل نماز قبلی نماز ہے۔ پس جب انسان اس قبلی نماز سے عافل ہوجا تا ہے تو

# مراد مراد مده 91 مراد مده

اُس کی نماز فاسد ہوجاتی ہے اور جس کی قلبی نماز فاسد ہوگئی اس کی ظاہری نماز بھی فاسد ہوجاتی ہے۔اس کے لیے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

الصلوة الله مُعضُور الْقَلْبِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعِلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَل

ترجمہ:حضورِ قلب کے بغیرنماز نبیں ہوتی۔

چونکہ نمازی (نماز میں) اپنے رب کی مناجات کرتا ہے اور مناجات کا محل (مقام) قلب ہے اور جہازی (نماز میں) اپنے رب کی مناجات کرتا ہے اور طاہری نماز کو بھل جہاز کو باطل کر دیتا ہے اور طاہری نماز کو بھل میں جیسا کر حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے اصل (لیعنی بنیاد) ہے اور باتی (اعضا) اس کے تالع بیں جیسا کر حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فرما ما:

إِنَّ فِيْ جَسَرِ ابْنِ أَدَمَ لَمُضْعَةً فَإِذَا صَلْحَتْ صَلْحَ الْجَسَلُ كُلُّه وَإِذَا فَسَلَتُ فَسَدَ الْجَسَلُ كُلُّه وَإِذَا فَسَلَتُ فَسَدَ الْجَسَلُ كُلُّه الرَّوْفِي الْقَلْبُ

ترجمہ: اولا دِآ دم کے جسم میں ایک گوشت کا لوتھڑ اہے جب وہ درست ہوجا تا ہے تو پوراجسم درست رہتا ہے اور جب وہ گڑ جا تا ہے تو پوراجسم گڑ جا تا ہے بے شک وہ قلب ہے۔

نمازشر بیت کے ملیے سارے دن اور رات میں پانچ اوقات (مقرر) میں اور (اس کی اوا یکی کے لیے) سنت طریقہ میں کہ است طریقہ میں کہ است طریقہ میں کہ است طریقہ میں کہ است طریقہ میں امام کی اقتدا میں باجماعت اور کعبہ کی طرف متوجہ ہو کر بلاریا اور نمائش ادا کیا جائے۔

نمازِطریقت دائی نماز ہے جونمام عمرے لیے (اداکی جاتی) ہے اوراس کی معجد قلب ہے اوراس کی معجد قلب ہے اوراس کی معد قلب ہے اوراس کی معنول جماعت تمام باطنی قو توں کو جمع کرنا اور باطن کی زبان ہے تمام اسائے تو حید کے ذکر میں مشغول ہونا ہے ۔قلب میں (حق تعالی کے حضور حاضر ہونے کا) شوق اس کا امام ہے اور اس کا قبلہ معنرے احدیت جن جل جلالا اور جمالی صدیت ہے اور وہی حقیق قبلہ ہے۔قلب اور روح دونوں اس

لے بعن قبلی نماز حق تعالی کے چبرے کود کھے کرادا ہوتی ہے اور نمازی کا حقیقی قبلہ بے نیاز ذات حق تعالیٰ کے جمال کا ویدارہے۔

#### من الأسرار کی الکامرار کی الکامرار کی الکامرار کی الکامرار 92 کی الکامرار کی الکامر کی الکامرار کی الکامرار کی الکامر کی الکامرار کی الکامرار کی الکامر کی الکامرار کی الکامرار کی الکامرار کی الکامرار کی الکامرا

نماز میں دائنی طور پرمشغول رہتے ہیں کیونکہ قلب کے لیے نینداورموت نہیں بلکہ ریہ نینداور ہیداری میں بھی ( ذکرحق میں )مشغول رہتا ہے۔ میں بھی ( ذکرحق میں )مشغول رہتا ہے۔

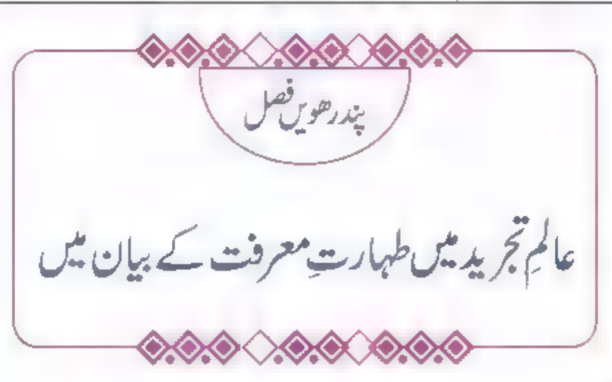
قلبی نماز حیات قلب کے ساتھ بغیر آ داز اور قیام وقعود کے (ادا ہوتی) ہے بینی قلب نبی کریم صلی
اللہ علیہ دآلہ وسلم کی متابعت میں اللہ تعالیٰ ہے اس کا فرمان اِثنائے دَعْبُدُ وَاثنائے دَسْتَعِیْنُ ترجمہ:
ہم تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور تجھ ہے ہی مدد ما نگتے ہیں' کہہ کرمخاطب ہوتا ہے۔
تفسیر قاضی میں ان آیات کے متعلق آیا ہے کہ بیعارف کا س حال کی طرف اشارہ ہے جس میں
دو حالت غیب ہے حضرت احدیث ہجان و تعالیٰ میں پہنچ جاتا ہے اور اس فرمان کا مستحق بن جاتا

الْأَنْبِيَا وَالْأَوْلِيَا وَيَصَلُّونَ فِي قَبُورِ هِمْ كَمَا يُصَلُّونَ فِي يُبُوتِهِمْ

ترجمہ: انبیاء اور اولیاء اپنی قبروں میں ( بھی ایسے ہی ) نماز ادا کرتے ہیں جیسے اپنے گھروں میں نماز ادا کرتے تھے۔

لیعنی اپنے زندہ قلوب کے ساتھ اللہ تبارک و تعالیٰ کی مناجات میں مشغول رہتے ہیں۔ جب ظاہر ی
و باطنی دونوں نمازیں جمع ہوجا کیں تو نماز کھل ہوجاتی ہاوراس کا اجرعظیم روحانی طور پر قرب
حق جبکہ جسمانی طور پر درجات (بیعنی جنت) ہیں۔ ایسا نمازی ظاہر میں عابداور باطن میں عارف
ہوتا ہاوراگر حیات قلب حاصل نہ ہونے سے نماز طریقت نماز شریعت کے ساتھ جمع نہ ہوسکے تو
و دنماز ناقص ہاوراس کا اجرقر بنیں بلکہ محض درجات ہیں۔

#### **4.4.4\ مَرُ الْأَمْرَادِ هُ.4.4\ 93 هُ.4.4\**



عالم تجرید میں طہارت معرفت کی دواقسام ہیں۔معرفت صفات کے لیے طہارت اورمعرفت ذات کے لیے طہارت۔

معردنت صفات کے لیے طہارت تلقین مرشد اور اساء کے (دائمی) ذکر سے نقوش بشریت اور حیوانیت سے قالب کو صفات حیوانیت سے قلب کو صفات میں اس کے تمینہ کو صاف کر لینے کے بغیر حاصل نہیں ہوتی جس سے چشم قلب کو صفات الہیں کے نور سے ایسی نظر حاصل ہوجاتی ہے کہ وہ اس (نظر) سے قلب کے آئینہ میں جمال الہی کے تور سے ایسی نظر حاصل ہوجاتی ہے کہ وہ اس (نظر) سے قلب کے آئینہ میں جمال الہی کے تکس کا مشاہدہ کرتی ہے جسیدا کہ حضور علیہ الصافی قوالسلام نے فرمایا:

الْمُؤْمِنُ يَنْظُرُ بِنُوْدِ اللهِ تَعَالَى تَرْجِمه: مومن الله تعالى كرنور عدد كِما ہے۔

اللَّهُ وَمِنْ مِنْ أَقُوالُقَلْبِ ترجمہ: موس قلب کا آئینہ ہے۔ حضور علیہ الصلوق والسلام نے مزید فرمایا:

ا سلطان العاشقين فادم سلطان الفقر حضرت في سلطان محد نجيب الرحمن مدخلدالا قدس ابني تصنيف مباركه المحس الفقران ميں تجريد كي تعريف ان القاظ ميں قرماتے بين "تجريديہ بيك كه طالب (سالك) برايك مقام سے لكل كرتبا جو كيا اورنفس و شيطان سے اس نے خلاصي يائى۔ مقام حضور جميث اس كے مدنظر رہتا ہے "۔ (حمس الفقرا)

#### من الأسرار من 15 من 94 من 15 من 15 من الأسرار من 15 من 15 من 15 من الأسرار من 15 من الأسراد من الأس

#### الْعَالِمُ يُنَقِّشُ وَالْعَارِفُ يُصَقِّلُ الْعَارِفُ يُصَقِّلُ

ترجمه: عالم نقش كرتاب جبكه عارف فيقل كرتاب-

پس جب اساء کے دائی ذکر ہے (قلب کے آئینہ کا) تصفیہ کمل ہوجا تا ہے تو (طالب کو) قلب کے آئینہ میں صفات اللہ یہ کے مشاہرہ ہے معرفت صفات حاصل ہوجاتی ہے۔

معرفتِ ذات کے لیے طبارت بارہ اسمائے تو حید ہیں سے آخری تین اسماء کے چئیم بہر ہیں وائمی ذکر کرنے کے بغیر حاصل ہوتی ہے دائمی ذکر کرنے کے بغیر حاصل ہوتی ہے ہیں تو حید کے نور سے چئیم بہر کوالی نظر حاصل ہوتی ہے کہ جب انوارِ ذات کی بخلی ہوتی ہے تو بشریت پچھل کر کھمل طور پر فنا ہو جاتی ہے۔ پس بیر استعملا کے جب انوارِ ذات کی بخلی ہوتی ہے تو بشریت پچھل کر کھمل طور پر فنا ہو جاتی ہے۔ پس بیر استعملا کے اور فنا الفنا کا مقام ہے کیونکہ یہ بچلی تمام انوار کومٹادیتی ہے جبیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فران

ترجمہ: ہرشے کوفنا ہے سوائے اس (اللہ) کے چیرہ کے۔

الله تبارك وتعالى نے مزيد قرمايا:

(الرس-39) مَعُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُغْيِثُ عَوْعِنْ لَهُ أَمُّ الْكِتَابِ (الرس-39)

ترجمہ:اوراللہ جس (چیز) کو جا ہتا ہے مناویتا ہے اور (جس چیز کو جا ہتا ہے) قائم رکھتا ہے اور اس کے پاس اُم الکتاب ہے۔

پس روبِ قدی نورالبی ہے بقا پاتی ہے اور بغیر کسی کیفیت اور تشبیہ کے اس کی طرف ، اُس ہے ، اُس کے ساتھ ، اُس میں اُس کے لیے دیکھتی ہے۔جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے قرمایا :

النيس كَمِعْلِهِ شَيْئٌ (الثوري-11)

ترجمہ: أس (اللہ) كي مثل كوئي شے بيس۔

اس وقت صرف نورِ مطلق بی باقی رہ جاتا ہے اور اس سے آ کے ( کے معاملہ ) کی خبر دینا ( کسی کے

### الأسرار المجيف 95 مير 15 الأسرار المجيف 15 مير 15

لیے ) ممکن نہیں کیونکہ بین الم محویت ہے جہاں نہ توعقل باقی رہتی ہے کہ پچھ خبر دے سکے اور نہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی (اس مقام کا) محرم ہے۔جبیبا کہ حضور علیہ انصلوٰ قوالسلام نے قرمایا:

الله وقت لا يَستَعُ فِيهِ مَلَكُ مُقَرَّبُ وَلاَ نَبِي مُنْ سَلْ

ترجمہ: میرااللہ تبارک و تعالیٰ کے ساتھ ایک وفت ایسا بھی ہے جس میں نہ کسی مقرب فرشتے کی مخبائش ہےاور نہ کسی نبی ورسول کی۔

يس بيعالم تجريد ہے جس ميں غيرالله كي تنجائش نبيں - جيسا كدالله تبارك وتعالى نے فرمايا:

المَّةُ تَعِلُوالَ اللهُ اللهُ

ترجمه: تجردا فتيار كرواور مجصے بالو۔

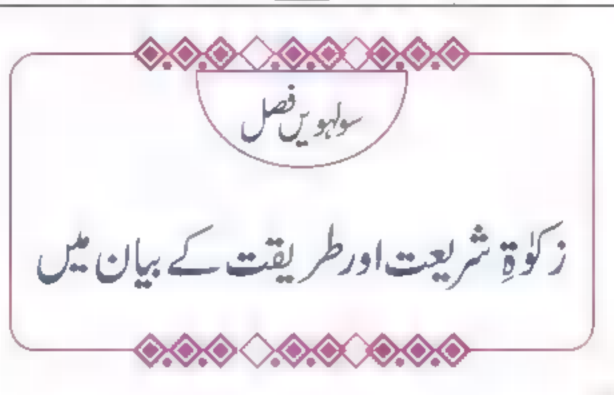
تجریدے مراد صفات بشریت سے کمل فنا ہے اور اس عالم (عالم محویت) میں صفات الہیہ سے متصف ہوکر بقاحاصل کرنا ہے۔جبیبا کرحضور علیہ الصلوٰ قاوالسلام نے فرمایا:

الله تَعَلَّقُوْ اللَّهِ اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى اللهِ تَعَالَى

ترجمه: الله كاخلاق في تخلق موجاؤر

ليتى صفات الهيب متصف بوجاؤ

#### الأسرار ه.ه.ه 96 ه.ه.ه 96 ه.ه.ه



زگوۃِ شریعت ہے کہ دنیا ہیں جو مال کمائے تو مقررہ نصاب ہیں سے ہرسال معینہ وقت پر مصارف زگوۃِ شریعت ہے کہ دنیا ہیں جو مال کمائے تو مقررہ نصاب ہیں سے ہرسال معینہ وقت پر مصارف زگوۃ کو عطا کرے اور زگوۃ طریقت ہے کہ آخرت کی کمائی (نیک اعمال) سے فقرائے دین اور مساکیین آخروی کو عطا کرے اور اس زگوۃ کو قرآن ہیں صدقہ کا نام ویا گیا ہے جیسا کہ اللہ تنارک و تعالی نے فرمایا:

المَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَآء (الرّب-60)

ترجمہ: صدقات فقرا کے لیے ہیں۔

یعنی یہ فقیر کے ہاتھ میں پہنچنے سے پہلے ہی اللہ کے ہاتھ میں پہنچ جاتے ہیں۔اس سے مراواللہ تعالی کا (اس صدقہ کو) قبول کر لیمنا ہے اور یہ (زکوۃ) دائی ہے اور (زکوۃ طریقت سے مراو) ایصالی تواب ہے۔ پس جب انسان اللہ کی رضا کی خاطر آخرت کی کمائی (یعنی نیک اعمال) میں سے کنا ہے گاروں کو (تواب) بخش دیتا ہے تو اللہ اس کے وہ سب گناہ جواس نے صدقہ ،نماز ، روزہ ، جی بہتے ہمعاف جی بہتے ہیں ہے اور دیگر نیک اعمال کی اوائی کے دوران کیے ہے ،معاف فر ما دیتا ہے تواس کی اپنی ذات کے لیے پچھ تواب بہیں پچنا۔ پس وہ فر ما دیتا ہے تواس کی اپنی ذات کے لیے پچھ تواب نہیں پچنا۔ پس وہ مفلس ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی ایک سخاوت اور مفلس کو پہند کرتا ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلؤۃ مفلس ہوجاتا ہے اور اللہ تعالی ایک سخاوت اور مفلس کو پہند کرتا ہے جیسا کہ حضور علیہ الصلؤۃ

ل زكوة ك ستحق افرادمصارف زكوة كبلات بي ع طلب وفكرجي تعالى

### من الأسرار کیک 97 کیک فصل نبر 16 کیک و 97

والسلام نے فرمایا:

المُنْفَلِسُ فِي أَمَانِ اللهِ تَعَالَى فِي الدَّارَيْنِ اللَّهُ الدَّارَيْنِ

ترجمه بمقلس دونول جہان میں انتدکی امان میں ہوتا ہے۔

اور حضرت رابعه عدويه رضى الله عنها قرماتي بين:

الهِنَ مَا كَانَ نَصِيْنِيْ مِنَ الدُّنْيَا فَأَعْطِهُ لِلْكَافِرِيْنَ وَمَا كَانَ نَصِيْنِيْ مِنَ الْعُقْلَى
 فَأَعْطِهُ لِلْمُؤْمِنِيُنَ فَلَا أُرِيْدُ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا ذِكْرَكَ وَلَا مِنَ الْعُقْلَى إِلَّا رُؤْيَتَك
 فَأَعْطِهُ لِلْمُؤْمِنِيُنَ فَلَا أُرِيْدُ مِنَ الدُّنْيَا إِلَّا ذِكْرَكَ وَلَا مِنَ الْعُقْلَى إِلَّا رُؤْيَتَك

ترجمہ: البی! دنیا میں جو پچھ میر ہے نصیب میں ہے وہ کافروں کوعطافر مادے اور جو پچھ آخرت میں میرے نصیب میں ہے وہ مونین کوعطافر مادے کیونکہ میں دنیا میں تیرے ذکر اور آخرت میں تیرے دیدار کے موا پچھ بیں جا ہتی۔

پس (حقیقی) بنده و ہے کہ جو پچھاس کے ہاتھ میں ہے وہ اللہ کی راہ میں دے دیتو قیامت کے دن اللہ تبارک و تعالیٰ اس کی تمام نیکیوں کے بدلہ میں اس جیسی دس نیکیاں عطا کرے گا جیسا کہ فرمان حق تعالیٰ ہے:

العنام-160) مَنْ جَآءً بِالْحَسَنَةِ فَلَهْ عَشْرُ آمُثَالِهَا (الانعام-160)

ترجمہ:جوکوئی ایک نیکی لائے گااس کے لیے اُس جیسی دس (نیکیاں) ہوں گی۔ اور اس زکو قاکا مقصد ہیں ہے کہ قلب کونفسانی صفات سے پاک کیا جائے جیسا کہ فرمانِ حق تعالیٰ ہے:

🕸 قَلْ ٱلْلَحَ مِنْ زَكْلَهَا (الشَّس-9)

ترجمه: فلاح يائى انهول في جنبول في ايناتز كيه كرليا

فرمان حن تعالى ب:

﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللّٰهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضَاعِفَه لَهُ أَضْعَافًا كَثِيْرَةً (البَره-245) ترجمہ: کون ہے وہ جواللہ کو قرض حسنہ وے کہ اللہ تبارک و تعالی اس کے لیے اس دینے کو مزید براها

#### الأسرار هنده 98 هنده فص نبر 16 هنده هنده فعل نبر 16 هنده هنده فعل نبر 16 هنده هنده فعل نبر 16 هنده فعل نبر 16

وك

اس دائر ہیں قرض سے مراد سے کہ اللہ کی راہ میں اپنے مال اور نیکیوں میں سے بغیر منت کے تھن ربّ کریم کی شفقت کے لیے اس کی مخلوق پر احسان کرے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنِ وَالْآذى (البَره-264)

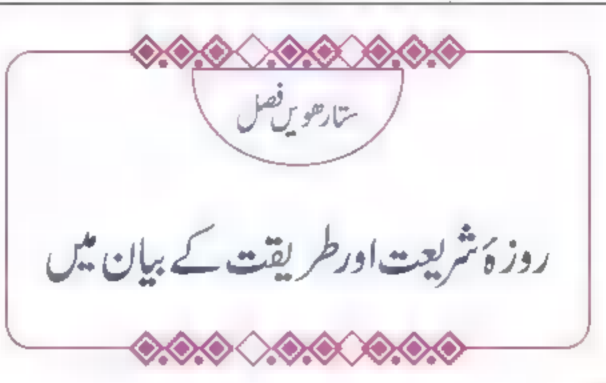
ترجمه: اینے صدقات کواحسان جتلا کراورایذادے کر باطل ندکرلیا کرو۔

یعنی اللہ کی راہ میں اس خرج کے بدلے میں و نیات طلب کر وجیبا کے اللہ عزو جل نے فرمایا:

النُ تَنَالُوا الْمِرَّ حَثَى تُنْفِقُوا مِثَا تُعِبُّونَ ( آل الران - 92 )

ترجمہ بتم ہرگز بھلائی کونہ ہبنچو کے جب تک تم ( راوحق میں )وہ نے کر وجے تم محبوب رکھتے ہو۔

# هده و الأمراد هده (99 هده هده)



روز و شریعت دن میں کھانے، پینے اور جماع کرنے سے باز رہنا ہے اور روز و طریقت یہ ہے کہ (انسان) دن اور رات، ظاہری و باطنی طور پراپ تمام اعصا کو حرام اور ممنوعہ چیز وں اور برائیوں مثلا نجب وغیرہ سے رو کے اور اگر وہ ان مذکورہ بالا تمام افعال میں ہے کسی ایک (فعل) کا بھی ارتکاب کرے گاتوروز و طریقت باطل ہوجائے گا۔ پس روز و شریعت کے لیے وقت مقرر ہے اور روز و طریقت عمر تھر کے ایر وائی ہے۔حضور علیہ انصافی والسان مے قرمایا:

ورُبَّ صَانَّمِ لَيْسَ لَهُ مِنْ صَوْمِهِ إِلَّا الْجُوْعُ وَالْعَطْشُ

ترجمہ:اور بہت ہے روز ہ دارا ہے ہیں جنہیں ان کے روز ہے سوائے بھوک اور بیاس کے پکھ حاصل نہیں ہوتا۔

ای لیے کہا گیا کہ کتنے ہی روز و دارا لیے ہیں جوافظار کرنے والے ہیں اور کتنے ہی افظار کرنے والے اس اور کتنے ہی افظار کرنے والے ایس اور کتنے ہی افظار کرنے والے ایس جوروز ہے ہیں ۔ ایعنی اپنے اعضا کو مناہی اور لوگوں کو ایڈ او بینے ہے رو کتے ہیں جبیبا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

الصَّوْمُ لِي وَالنَّا أَجْزِي بِهِ (مديث قدى)

ترجمه: روزه ميرے ليے ہاوراس كى جزايس خود مول۔

ل شرایت می حرام اور ممتوعد یا تیل

#### الأسرار ١٥٥ ١٥٥ المهاف فصل نبر 17 المهاف

حضورعليهالصلؤة والسلام نے فرمایا:

اللصَّائِمِ فَرْحَتَانِ فَرْحَةً عِنْدَ الْإِفْطَارِ وَفَرْحَةً عِنْدَرُ وُيَتِهِ اللَّهِ اللَّهِ المَّائِمِ فَرْحَتَانِ فَرْحَةً عِنْدَالُافْطَارِ وَفَرْحَةً عِنْدَرُ وُيَتِهِ

ترجمہ:روزہ دار کے لیے دوخوشیاں ہیں۔ایک خوشی افطار کی اور دوسری خوشی روئیت ( دیدار حق تعالیٰ ) کی۔

الله تعالیٰ ایخ فضل وکرم ہے جمیں بھی (بیخوشیاں) عطافر مائے۔

اہلی شریعت کہتے ہیں کہ افطار سے مرادغروب آفتاب کے بعد کھا نا ہیںا ہے اور روئیت سے مرادعید
کی شب چاند کا ویکھنا ہے۔ اہل طریقت کہتے ہیں کہ افظار سے مراد جنت میں داخل ہونا ہے اور
اس میں جونعتیں ہیں ان سے روز وافظار کرنا ہے اللہ تعالی اپی نعمتوں میں ہے ہمیں اور آپ کوعظا
فرمائے۔ روئیت سے مراد قیامت کے دن ہمزکی نگاہ سے اللہ تعالی کا دیدار کرنا ہے۔ اللہ تعالی
اسے فضل وکرم ہے ہمیں اور آپ کو بھی اپنا دیدار نصیب فرمائے۔

روز و حقیقت سے کہ قلب کو ماسوی اللہ تعالی سے پاک کیا جائے اور بہتر کو غیر اللہ کی محبت اور مشاہدہ سے پاک کیا جائے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

الْأَنْسَانُ سِرِي وَأَنَاسِرُهُ

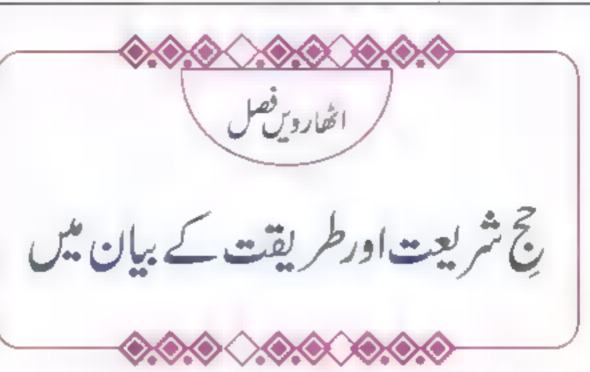
ترجمہ:انسان میرابیر ہےاور میں انسان کا بیر ہوں۔

پس بہر اللہ تعالیٰ کے نورے ہے لبذااس کا میلان غیر اللہ کی طرف ہر گزنہیں ہوتا اوراہے دنیا اور آخرت میں اللہ تعالیٰ کے سوا کچھ بھی محبوب ، مرغوب اور مطلوب نہیں۔ اگر وہ غیر اللہ کی محبت میں مبتلا ہوجائے نو روز وَحقیقت فاسد ہوجا تا ہے اور اُس روزے کی قضایہ ہے کہ و نیا اور آخرت میں اللہ سجانے و روز وَحقیقت اور دیدار کی طرف (دوبارہ) لوٹ جائے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اللہ سجانے و تعالیٰ کی محبت اور دیدار کی طرف (دوبارہ) لوٹ جائے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمانا:

الصَّوْمُ إِن وَانَا آجْزِيْ بِهِ

ترجمه: روزه ميرے ليے ہے اوراس كى جزاميس خود ہول۔

## الأسرار هده (101 هده هده) الأسرار هده (101 هده هده)



جج شربیت: جج شربیت بیہ کے تمام شرا نظ اور ارکان کے ساتھ بیت اللہ کا تج کیا جائے بیہاں تک کہ (حاجی کو) جج کا تو اب حاصل ہو جائے ۔ لیکن اگر شرا نظ (کی اوا نیگی) میں کسی متم کا نقص واقع ہو جائے ایکن اگر شرا نظ (کی اوا نیگی) میں کسی متم کا نقص واقع ہو جائے ہو جائے ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے فر مان میں جج کو (بغیر کسی نقص کے ) کامل کرنے کا تھم فر مایا ہے:

﴿ وَالْمُعُوا الْحَجَّ وَالْحُمْرَةَ يَتْلُهِ ﴿ (البتر - 196)

ترجمہ:اوراللہ کے لیے جج اور عمرہ کو کھمل کرو۔

ج کی شرائط میہ ہیں: سب سے پہلے احرام باندھنا، مکہ میں داخل ہونا، طواف قد وم کرنا، عرفات میں وقوف کرنا، عرفات میں وقوف کرنا، عن رات گزارنا، منی میں قربانی کرنا، حرم میں داخل ہونا، کعبہ کے گرد سات مرتبہ طواف کرنا، آب زم زم چینا اور مقام ابراہیم خلیل اللہ پر دورکعتیں واجب الطواف مڑھنا۔

ان (شرائط کی ادائیگی) کے بعد وہ سب چیزیں حلال ہو جاتی ہیں جو اللہ تعالیٰ نے احرام ( کی حالت ) میں حرام قر اروی تھیں۔ پس (حاجی کے لیے ) اس حج کی جز اجہم سے رہائی اور اللہ تعالیٰ

لے متورحوام میں داخل ہونے کے وقت جوطواف کیا جاتا ہے۔ ع میدان عرفات میں رک کرج کا خطبہ سننا جہال ظہراور عصری نماز جمع کرکے پڑھی جاتی ہے۔

#### من الأسرار کو المحد 102 کو المحد فصل نبر 18 کو المحد فصل نبر 18 کو المحد کو

كے قبر سے امان با تاہے جیسا كماللہ تعالى نے قرمايا:

وَمَنْ دَخَلَهُ كَأَنَ أَمِنًا ( آلِ مُران - 97)

ترجمہ:اورجواس (کے ترم) میں داخل ہواوہ امان یا گیا۔

اس کے بعد طواف صدر اور پھر اپنے وطن کو واپسی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو اس ( مِجِ شریعت ) کی توفیق عطافر مائے۔

رجے طریقت: بچے طریقت میں زادراہ اور سواری سب سے پہلے صاحب بلقین (مرشد کامل اکمل)
کی تلاش اور اس سے بلقین حاصل کرتا ہے اور پھر (ذکر کے) معنی پر نظر رکھتے ہوئے زبان سے دائمی ذکر کرنا ہے اور ڈکر سے مراد زبان سے دائمی ذکر کرنا ہے۔ جب قلب کو (دائمی)
حیات حاصل ہوجائے تو باطن میں ذکر حق تعالیٰ میں مشغول ہوجانا چاہیے پیہاں تک کہ سب سے حیات حاصل ہوجائے تو باطن میں ذکر حق تعالیٰ میں مشغول ہوجائے جس کے باعث جمال حق تعالیٰ میں صفات کے دائمی ذکر سے (قلب کا) تصفیہ ہوجائے جس کے باعث جمال حق تعالیٰ نے کی صفات کے انوار سے (باطن میں) کو برسم ظاہر ہوجائے جسیا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے مضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل بلیم انسلام کو تھم فرمایا:

آن طَهِرَ ابَيْتِي لِلطَّا أَيْفِينَ (البَرْء-125)

ترجمہ: میرے گھر (بیت اللہ) کوطواف کرنے والوں کے لیے پاکیزہ رکھو۔۔۔۔ آخرتک یہ پس پس ظاہری کعبہ مخلوقات میں سے طواف کرنے والوں کے لیے صاف کیا جاتا ہے اور باطنی کعبہ خالق کے مشاہرہ کے لیے ہے اوراس ( ذات حق تعالیٰ ) کا جلوود کیجھتے کے لیے کعبۂ باطن کو ماسویٰ (اللہ کے سوا) سے طہارت وی جائے ، پھر روح قدی کے توریے احرام یا ندھا جائے اور قلب

لے معجد حرام سے رخصت ہونے کے وقت بیت الفد کا آخری داود افی طواف ع باطن میں اسائے صفات کے دائی اور میں مشخول ہونے سے مزاد ہے کہ صفات سے متصف ہوا جائے اور این مشخول ہونے سے مزاد ہے کہ صفات سے متصف ہوا جائے اور ان صفات کو دائی طور پر اپنا ایما جائے۔ اسائے البید کی صفات سے متصف ہونا صرف مرشد کا مل کی صحبت اور این صفات سے متصف ہونا صرف مرشد کا مل کی صحبت اور مہر یائی ہے ممکن ہے۔ سے طواف کرنے والوں کے علاوہ اللہ تیارک و تعالیٰ نے اس آیت مباد کہ میں دکوئے کرنے والوں اور اعتکاف کرنے والوں کا بھی ذکر فر مایا ہے۔

### الأسرار هي الأسرار هي الأسرار هي الأسرار هي الأسراد ال

کے کعبہ میں داخل ہوا جائے اور پھر دوسرے اسم'' آل آئے'' کے دائی ذکر کے ساتھ طواف قد وم کیا جائے اور عرفات قلب جو کہ مناجات کا مقام ہے، ہیں تیسرے اسم'' ہوئے ہوں ''اور چو تھے اسم '' حق شن'' کے ذکر کے ساتھ وقوف کیا جائے اور پھر فواد کے مزدلفہ میں آئے اور پانچویں اسم '' حق '' اور چھنے اسم'' قیوم '' کو (ذکر میں ) جمع کرے اور منی لیعنی مقام برتر میں آئے جو حرمین کے درمیان ہے اور اس کے مامین وقوف کرے اور ساتویں اسم'' قبار '' کے دائی ذکر ہے (منی لیعنی مقام مستر میں ) نفس مطمئنہ کی قربانی کرے کہ بیاسم فنا کا باعث اور کفر کے چاب کو کھو لنے والا ہے جو میں اکتران میں انفس مطمئنہ کی قربانی کرے کہ بیاسم فنا کا باعث اور کفر کے چاب کو کھو لنے والا ہے جو میں اکتران کے ایسان قربانی کرے کہ بیاسم فنا کا باعث اور کفر کے چاب کو کھو لنے والا ہے جو میں کر تھنور علیہ الصلور قر والسلام نے فربانی کرے کہ بیاسم فنا کا باعث اور کفر کے چاب کو کھو لنے والا ہے جو میں کر حضور علیہ الصلور قر والسلام نے فربانی!

اللُّكُفُرُ وَالْإِنْهَانُ مَقَامَانِ مِنْ وَرَاءَ الْعَرْشِ وَهُمَا جَابَانِ بَيْنِ الْعَبْدِ وَرَبِّهِ
 عَزَّشَانُهُ أَحَدُ هُمَا اَسُودُو الْأَخَرُ اَبْيَضُ

ترجمہ: کفر اور ایمان عرش ہے آگے کے دومقامات میں اور بید دونوں (مقامات) بندے اور اس کے دہ کے درمیان تجاب میں اور دونوں میں سے ایک کارنگ سیاہ اور دوسرے کا سفید ہے۔
اس (قربانی) کے بعد حلق کے ہے بیٹی آٹھویں اہم کے ذکر سے رویح قدی کا صفات بشریت سے حلق کرے (بعنی ان سے نجات حاصل کرے) اور پھر نویں اسم کے ذکر سے حرم میز میں داخل ہو جائے اور اعز کا ف کرنے والوں کا دیدار کرے اور دسویں اسم کے ذکر سے مقام قرب اور انسیت جائے اور اعز کا ف کرنے والوں کا دیدار کرے اور دسویں اسم کے ذکر سے مقام قرب اور انسیت (محبت) میں اعتکاف کرے اور بلاکیف و تشبیہ پاک و بے نیاز اور بلندشان والے دہ کے جمال

ا جب طالب تمام صفاتی اساء کواپنے قلب میں جاری کر لیتا ہے لیتی صفات اللی ہے متصف ہونے کے باعث اس کے قلب کا تصفیہ ہو جاتا ہے تو 'الله' کی ذات اس میں جلوہ کر ہوتی ہے۔ یہاں الله کو دوسرااسم کہا گیا ہے حالا تکہ یہاللہ کا اسم اقال ہے لیکن یہاں دوسرااسم کہنے میں یہ حکمت پوشیدہ ہے کہ پہلے انسان میں اللہ کی صفات طاہر ہوتی ہیں اور بحد میں ذات ہے 'خو' تک پہنے جاتا ہے ذات حق تعالیٰ کی اپنے ہی باطن میں حق الیقین کے ساتھ بھیان حاصل کرتا ہے ہے ذات حق تعالیٰ کے ساتھ تی وقیوم ہوجاتا ہے اسم قبار کی تجلیات سے نفس کو ہمیشہ مساتھ بھیان حاصل کرتا ہے ہو ذات جی تعالیٰ کے ساتھ تی وقیوم ہوجاتا ہے اسم قبار کی تجلیات سے نفس کو ہمیشہ میں ایس کہ جی اس منظرانے کے مل کو حلق کہتے ہیں ، یعنی صفات بھر بہت ہے نیا تر دیتا جو القد اور بندے کے درمیان تجاب ہے ہے۔ یہ سر منظرانے کے عل کو حلق کہتے ہیں ، یعنی صفات بھر بہت سے نبیات حاصل کرتا۔

### الأسرار هي 104 هي فصل نبر 18 هي هي فصل في الأسرار هي الأسراد هي الأسرار هي الأسرار هي الأسرار هي الأسرار ال

کا دیدارکرے اور پھر گیار حویں اسم مع چھا سائے فروعات کے دائی ذکر ہے سات طواف کرے اور (طواف کرنے اور (طواف کرنے بیالے بیں بدستِ قدرت (پاکیزہ) مثراب چیئے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَسَقَاهُمُ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُوْرًا (الدم-21)

ترجمہ: اوران کارب انہیں پا کیز ہشراب پلائے گا۔

پھر چبرۂ حق تعالیٰ سے نقاب اُٹھ جاتا ہے اور (کسی بھی قتم کی) تشبیہ سے پاک ذات ( لیعنی اللہ تعالیٰ ) کواس کے نور سے دیکھتا ہے اور بیالٹد تعالیٰ کے اس فرمان کا مطلب ہے:

المُعَيْنُ رَاتُ وَلَا أُذُنَّ سَمِعَتْ وَلاَ خَطْرَ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ اللهِ عَلَى قَلْبِ بَشَرٍ

ترجمہ: جو کسی آنکھ نے ویکھا اور نہ کسی کان نے سنا اور نہ بی کسی بشر کے قلب پراس کا خیال گزرا یہ بینی بغیر حروف اور آواز کے واسطہ کے اللہ تعالیٰ سے کلام کرتا ہے اور کسی بشر کے قلب پر (ان کیفیات کا) خیال نہ گزر نے سے مراواللہ تعالیٰ کا دیدار اور اس سے خطاب کا ڈوق ہے۔
پس اللہ نے جن چیزوں کو حرام کیا تھا وہ حلال ہو جاتی ہیں اور اسائے تو حید کی تکرار سے برائیاں نیکیوں ہیں بدل جاتی ہیں۔

فرمان حق تعالی ہے:

مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَيْكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا يَهِمْ حَسَنَاتٍ (الفرقان-70)

ترجمہ: جو (پی ) توبہ کرے اور ایمان لائے اور نیک اٹھال کرے ہیں اللہ اس کی برائیوں کوئیکیوں

اللہ کی کھمل فنا کے بعد دیگر تمام اساء کے دائی ذکرے مراد طالب کی ذات میں اللہ کی ذات اور تمام صفات کا طاہر بموجانا ہے۔ عارفین کو قرب حق میں وو مقام حاصل بہوتا ہے جو ند سوجیا جا سکتا ہے اور ند ہی کی کے وہم و گاہر بموجانا ہے۔ علی عارفین کو قرب حق میں وو مقام حاصل بوتا ہے جو ند سوجیا جا سکتا ہے اور ند ہی کی کے وہم و گمان میں آسکتا ہے۔ اور قرب حق کے سفر میں طالب حق کو تصفیہ قلب کے لیے بہت کی حلال چیز وں کو بھی ترک کرنا پڑتا ہے تا کہ قلب میں کسی حتم کی لذت اور خوابش باقی ندر ہے۔ قرب حق میں کٹنے کہ کرووسب چیزیں جو میلے ترک کی گئی تھیں، حلال بوجاتی ہیں۔

# الأمرار ١٥٥ ١٥٥ المهاف فصل نبر 18 المهاف

ميں برل دينا ہے ا

اور پھروہ نفسانی نضرفات سے آزاد ہوجاتا ہے اور خوف وغم سے امان پاجاتا ہے جیسا کہ اللہ تبارک وتعالیٰ نے فرمایا:

الآن آؤلیتاً الله کو نیو گفتی علیه می و لا همتر یختونی ق ( بین - 62)

ترجمہ: بے شک اللہ کے ولیوں کو نیز کو کی خوف ہوتا ہے اور نہ بی کو کی غمر اللہ تعالیٰ اپنے فضل اور جود وکرم ہے ہمیں بھی ہی رہے طریقت ) نصیب فرمائے۔
پھر تمام اساء کی تکرار سے طواف صدر ہے اور بارھویں اسم کے ذکر ہے اپنے اصلیٰ وطن عالم قدس اور عالم احسن تقویم میں واپس لون ہے اور بیر (مقام) عالم یقین ہے متعلق ہے اور بیرتا ویلات وائز وزبان اور عقل کے اندر بیں اور جو (مقامات) اس سے آگے ہیں اس کی خبر و بینا ( کسی بشر کے وائز وزبان اور عقل کے اندر بیں اور جو (مقامات) اس سے آگے ہیں اس کی خبر و بینا ( کسی بشر کے ایک مکن نہیں اور نہ کسی (عام انسان کے ) فہم اور ذبح ن کو ان کا ادراک ہوسکتا ہے اور نہ ہی جو صلے ان ( مقامات کے انوار و تجلیات کو ہر واشت کرنے ) کی خافت رکھتے ہیں جیسا کے حضور علیہ الصلوٰ ق

ا آن مِن الْعُلُومِ كَهَيْنَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَةُ بِاللَّهِ الْعُلَمَةُ الْمِلْدِهِ الْمُعَلَمُ اللَّهِ الْعُلَمَةُ الْمُلِمَةُ الْمُعَلَمُ اللَّهِ الْمُعَلَمُ اللَّهِ الْمُعَلَمُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعَلَمُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

پس جب وہ (علماءِ رہائی) اس (بوشیدہ و باطنی علم ) کے متعلق گفتگو کرتے ہیں تو اال عزت اس کا انکار نہیں کرتے کیونکہ عارف جو بات بھی کرتا ہے وہ حقیقی (اور باطنی ) ہوتی ہے اور عالم جو بات بھی کرتا ہے وہ سطی (اور ظاہری) ہوتی ہے۔ پس عارف کاعلم اللّٰدتعالیٰ کا بسر ہے جس کواللّٰہ کے سوا

ا بینی جو قرب حق تعالی کی طلب کرے اور اپنے گنا ہوں سے توب کر کے تقید بق بالقلب سے ایمان لائے جو کہ معرضت حق تعالیٰ سے بی ممکن ہے، تب بی برائیاں نیکیوں میں برلتی ہیں ورند زبانی اقرار اور طاہری تو بہ سے اللہ باک اگر والے ہوں کو تو بہتے اللہ باک اگر جائے تو گنا ہوں کو تو بخش دیتا ہے مگر برائیاں نیکیوں میں نہیں برلتیں ۔

#### الأسرار ١٥٥ ﴿ ١٥٥ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِرْ 18 ﴿ ١٥٥ ﴿ اللَّهُ مِنْ أَلَّا مِنْ اللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ الللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللللللَّ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ م

كونى نيس جانتا فرمان تن تعالى ب:

﴿ وَلَا يُحِينُطُونَ بِشَيْءً مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا يَمَا شَأَ (البره - 255)

ترجمہ:اوروہ اس کے علم میں ہے کی چیز کااحاطہ بیس کر سکتے مگر جس قدروہ جا ہتا ہے۔ بعنہ میں میں میں مدحد کے استفاد میں کا مستقلم کے میں م

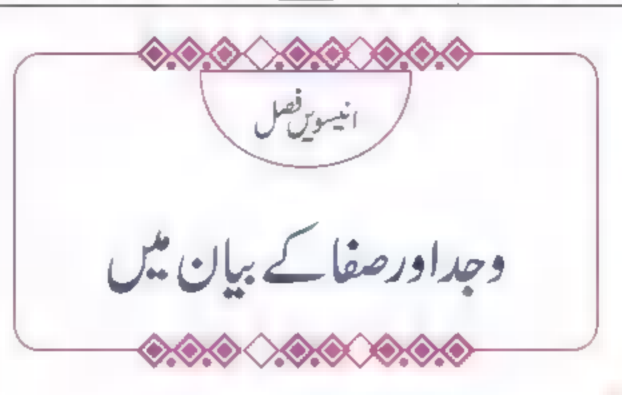
لیعنی و وا نبیاء اوراولیاء بیں (جن کی رسائی و واپیے علم تک کرتا ہے)۔

﴿ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ٥ أَللَّهُ لَا إِلهَ إِلاَّهُ وَ لَهُ الْاَسْمَا الْحُسْنَى (ط-8-7) ترجمہ: پس (اللہ) ہر مخفی اور پوشیدہ چیز کو جانتا ہے۔ اللہ کے سواکوئی معبود نیس اور تمام اجھے نام اس

- U. E

اوراللہ ہی (سب)جا تیاہے۔

### الأسرار ۵۰۰۰ 107 ۱۵۰۰ ۱۵۰۰ ۱۵۰۰ ۱۵۰۰



الله تعالى نے قرمایا:

الله عَلَيْهُ الله عَلَوْدُ الَّذِيْنَ يَعْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِيْنَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى فَ اللهُ الله عَلَوْدُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى فَاللهُ الله عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

ترجمہ:(اللّٰہ کی آیات س کر)ان کے جسم پررو تنگئے کھڑے ہوجاتے ہیں اور جواللہ ہے ڈرتے ہیں ان کے جسم اور دل زم ہوکراللّٰہ کے ذکر کی طرف مائل ہوجاتے ہیں۔

الله تعالى نے مزیر فرمایا:

﴿ اَفَتَنْ شَرَحَ اللهُ صَلَوَهُ لِلْإِسْلَامِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَّبِهِ طَ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوْمُهُمْ مِّنْ ذِكْرِ اللهِ (الزمر-22)

ترجمہ: جس کا سینداللہ تعالیٰ نے اسلام کے لیے کھول دیا وہ اپنے رب کی طرف سے نور پر ہے۔ پس ان لوگوں کے لیے بربادی ہے جن کے دل ذکر اُللهٔ سے عاقل ہو گئے ہیں۔

حضور عليه الصلوة والسلام نے قرمایا:

﴿ جَنْبَةٌ مِنْ جَنْبَاتِ الْحَقِّ تَوَازُنُ عَمَلِ الثَّقَلَيْنِ جَنْبَةٌ مِنْ جَنْبَةً مِنْ جَنْبَةً مِنْ جَنَالَ كَامِ الرَّحِ مَا يَكَ جَذَبِهِ وَنُولَ جَهَانَ كَامَالَ كَرِارِ مِ

نيز فرمايا:

#### الأمرار ١٥٥ ١٥٥ المحده فصل نبر 19 المحده

- ترجمہ: جس میں وجد ہیں اس میں زندگی ہیں۔
- حضرت جنید بغدادی رحمته الله علیه فرمات میں:
- الوَّجْدُ إِذَا صَادَفَ فِي الْبَاطِنِ مِنَ اللهِ تَعَالَى يُؤرِثُ سُرُ وْرًا أَوْحَزَنًا
- تر جمہ: وجد جب اللہ تعالیٰ کی طرف ہے باطن میں راہ پاتا ہے تو سرور یاغم پیدا کرنے کا باعث بنآ

وجددوطر ت کا ہوتا ہے جسمانی اور روحانی ۔ جسمانی وجدنفسانی ہوتا ہے جوجسمانی قوت (شہوات)

کے ساتھ تر کھریک میں آتا ہے اور شوق (عشق حقیقی اور دیدار النبی کی جاہت) کے بغیر (پیدا ہونے والا) روحانی غلبہ محض ریاء بناوے اور شہرت کے لیے ہوتا ہے اور (وجد کی ) یہ تم بالکل باطل ہے کیونکہ اس کا اختیار کرنا غیر مغلوب اور غیر مسلوب ہے اور اس قتم کے وجد کی موافقت جائز نہیں۔ روحانی وجد وہ ہے جوشوق کی قوت کے زریعہ روحانی تقویت کا باعث ہے اور التجھی آواز میں کی گئی قرآت ترقی ہے اور اس ہے جسم میں قوت اور اختیار باقی قرآت تے قرآت یہ اور اس کے جسم میں قوت اور اختیار باقی میں رہے اور بیر وجد ) رحمانی ہے اور اس کی موافقت اختیار کرنا مستحب ہے۔ اس (وجد ) کی طرف اللہ کے اس فرمان میں اشار ہے:

﴿ فَمَيَّهُ عِبَادِ أَ الَّذِي مُن يَسْتَمِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ آخَسَتَهُ (الزم 18-17) ترجمہ: پس (اے نبی سلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم) خوشخری ہے میرے ان بندوں کے لیے جو (میری) بات خورے سفتے اور اس کی بہترین اتباع کرتے ہیں۔

ای طرح عشاق اور (روحانی) طیور کی آوازیں اور پُر معانی صدائی سب روح کی توت کا باعث بیں اور است میں سب روح کی توت کا باعث بیں اور است میں تو بیں اور است میں تو بیں اور است میں اور شیطان مداخلت نبیں کر سکتے کیونکہ شیطان نفسانی ظلمانیت میں تو تصرف کرسکتا ہے گر رحمانی نورانیت میں نہیں کہ اس میں وہ (شیطان) یانی میں نمک کی مانندیکھل

ل بدوجدندتوكسى باطنى شوق كے غلب بيوتا باورندى جسم كے اختيار كے سلب بونے سے بوتا ب

#### من الأسرار من 109 من 109 من الأسرار من الأسرار 109 من الأسرار 19 من الأسرار من الأسرار من الأسرار 19

جاتا ہے جسے کلمہ لا حَوْلَ وَلاَ قُوَّةَ إِلَّا بِاللهِ الْعَظِيةِ الْعَظِيةِ مِن الْعَظِيةِ مِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فَغِيُ قِرَائَةِ الْاَيَاتِ وَالْاَشْعَارِ الْحِكْمَةِ وَالْمَحَيَّةِ وَالْعِشْقِ وَالْاَصْوَاتِ الْحُزْنِيَّةِ
 قُوَّةٌ نُوْرَانِيَّةٌ لِلرُّوْحِ فَالْوَاجِبُ أَنْ يَصِلَ النُّوْرُ إِلَى النُّوْرِ وَهُوَ الرُّوْحُ

ترجمہ: آیات کی قرائت، اشعار حکمت، محبت وعشق اور پُر درد آوازیں روح کی نورانی قوت کا باعث بیں۔ پس واجب ہے کہ (ان کی تقویت ہے) نور ، نور لینی روح سے ملے۔ اللّٰہ تعالیٰ نے قرمایا:

وَالطَّيْبَاتُ لِلطَّيْبِينَ (الور-26)

ترجمہ: اور پاکیزہ (نفس) پاکیزہ (روح) کے لیے ہے۔

اورا گروجد شیطانی اورنفسانی ہوتو اس میں نورنہیں بلکہ ظلمت، کفراور گمراہی ہوتی ہے۔ پس ظلمت، ظلمت، کفراور گمراہی ہوتی ہے۔ پس ظلمت، ظلمت بعنی نفس سے بی تو ت پاتی ہے جیسا کدانڈ نعالی نے فر مایا:

الْخَبِينَةَاتُ لِلْخَبِينِثِأَنَ (الور-26)

ترجمہ: خبیث(نفس) خبیث(روح) کے لیے ہے۔ اس(فتم کے وجد) میں روح کے لیے ہرگز کوئی قوت نبیں۔

پی روحانی وجد میں دوطرح کی حرکات ہوتی ہیں نوع اختیاری اور نوع اضارای۔ اختیاری حرکات اس انسان کی حرکات کی مائند ہیں جس (انسان) کے جسم میں نہ کوئی غم ہے اور نہ ہی کوئی مرض اور بیاری۔ اس شم کی سب حرکات فیرشری ہیں ( کیونکہ بیانسان فس کی خواہش کے تحت خودا ختیار کرتا ہے)۔ اوراضطراری حرکات وہ ہیں جو کسی دوسرے سبب مثلاً توت روح سے حاصل ہوتی ہیں اور فقس ان کے پیدا کرنے کی قوت نہیں رکھتا کیونکہ بیحرکات جسمانی حرکات پر غالب ہوتی ہیں جیسے بخار کی حرکات جب غلبہ باتی ہیں توانسان ان (حرکات) کا متحمل ہونے سے عاجز آ جاتا ہے اوران حرکات بر بیاتو وہ وجدروحانی اور حقیقی ہو جرکات بر بیاتو وہ وجدروحانی اور حقیقی ہو

## الأسرار هيده (110 هيده فصل نبر 19 هيده

جاتا ہے۔وجداور ساع وہ دوآلات ہیں جوعشاق اور عارفین کے دلول کو تتحرک رکھتے ہیں اور خبین کی غذااور طالب کی (باطنی ) قوت کا باعث ہیں۔حضورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فر مایا:

إِنَّ السِّبَاعَ لِقَوْمٍ فَرُضُ وَلِقَوْمٍ سُنَّةٌ وَلِقَوْمٍ بِنَّعَةٌ فَالْفَرْضُ لِلْعَوَاصِ
 وَالسُّنَّةُ لِلْهُ حِبِّدُن وَالْبِنْعَةُ لِلْفَافِلِيْنَ

ترجمہ: بے شک ساع بعض لوگوں کے لیے فرض، بعض لوگوں کے لیے سنت اور بعض لوگوں کے لیے سنت اور بعض لوگوں کے لیے بدعت ہے۔ پس بیر( ساع) خواص کے لیے فرض، خبین کے لیے سنت اور غافلین کے لیے بدعت ہے۔ برعت ہے۔ برعت ہے۔

حضورعليه الصلوٰة والسلام نے قرمایا:

الله مَنْ لَمْ يَتَحَرَّكَ بِالسِّمَاعِ وَآشَعَارِهِ وَالرَّبِيْعِ وَآزُهارِهِ وَالْعُوْدِ وَ آوْتَارِهِ فَهٰذَا فَاسِدُ الْمِرَاجِ لَيْسَ لَهُ عِلَاجٌ فَهُو تَاقِصٌ عَنِ الْمِمَارِ وَالطُّيُورِ مَلْ عَنْ كُلِّ الْمَهَائِمِ فَاسِدُ الْمِرَاجِ لَيْسَ لَهُ عِلَاجٌ فَهُو تَاقِصٌ عَنِ الْمِمَارِ وَالطُّيُورِ مَلْ عَنْ كُلِّ الْمَهَائِمِ فَاسِدُ الْمَوْدُ وَنَهِ وَلِلْلِكَ كَانَتِ الطُّيُورُ مَضَطَفُ عَلَى رَأْسِ فَأَنَّ مَهِيْعَ ذَٰلِكَ يَتَاكُّرُ بِالنَّعَمَاتِ الْمَوْدُ وَنَهِ وَلِلْلِكَ كَانَتِ الطَّيُورُ مَضَطَفُ عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيُورُ مَضَطَفٌ عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيْورُ مَضَطَفٌ عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيْورُ مَضَطَفٌ عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيْورُ مَصَطَفً عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيْورُ مَصَطَفً عَلَى رَأْسِ كَانَتِ الطَّيْورُ مَصَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ .

ترجمہ: جو تخص سماع ، اشعار ، بہاراوراس کے شکونوں ، عود اوراس کی تاروں سے وجد میں نہیں آتاوہ برمزاج ہے اوراس کا کوئی علاج نہیں اور دہ گدھے اور پرندول بلکہ تمام جانوروں سے کمتر ہے کیونکہ تمام جانورنغمات اور موزوں اشعار سے متاثر ہوتے ہیں اورای لیے پرندے حضرت واؤد علیہ السلام کی (دیکش) آواز بننے کے لیے ان کے سر پرجمع ہوجاتے تھے۔ حضور علیہ السلام کی (دیکش) آواز بننے کے لیے ان کے سر پرجمع ہوجاتے تھے۔ حضور علیہ السلام نے قرمایا:

الله مَنْ لَاوَجُدَالَهُ لَا مِثْنَالَهُ اللهِ مِثْنَالَهُ اللهِ مِثْنَالَهُ اللهِ مِثْنَالَهُ اللهِ

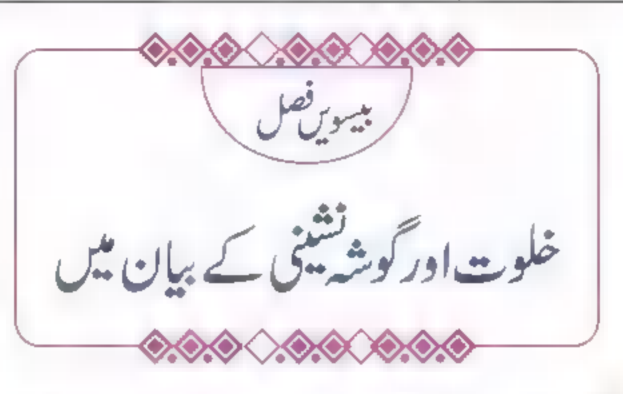
ترجمه: جود جد پیش نبیس آتااس کا کوئی دین نبیس \_

وجد کی دس وجوہات ہیں ان میں ہے بعض جلی ( ظاہر ) ہیں جن کے اثر کا اظہار ( ظاہری ) حرکات

### الأمراد هده (111 هده فصل نبر 19 هده (

ے ہوتا ہے اور بعض خفی ( پوشیدہ ) ہیں جن کے اثر کا اظہار جسم ہے نہیں ہوتا مثلاً قلب کا ذکر النی کرنا قر آن کی قر آت اور اس ہے آہ و بکا اور رنجیدگی اور خوف غم اور تاسف وجیرت ہیں جتلا ہونا اور ذکر النی ہے حسرت و ندامت اور ظاہر و باطن میں تبدیلی آنا اور اس ہے اللہ تعالی کی رضا کی طلب اور شوق اور اس ( ترب ) سے حرارت ، مرض اور بسینہ جاری ہونا۔

# **٥.٥.٥ عر الأمرار ٥.٥.٥ 112 ٥.٥.٥**



خلوت دوطرح کی ہے فلاہری اور باطنی۔ فلاہری خلوت یہ ہے کہ (انسان) اپنے نفس اوراپنے بدن کولوگوں سے اس طرح الگ کرے کہ اپنے اخلاق ذمیمہ سے انہیں ایڈ انہ پہنچا سکے اور نفسانی خواہشات اور فلاہری حواس کوئڑک کر لے جس سے اخلاص نبیت، اراد وَ موت اور قبر ہیں واخل ہونے کے تصور سے باطنی حواس کھل جا تھی اوراس (خلوت) سے رضائے البی کا حصول اوراپن شرسے موثنین اور مومنات کو بچانے کی نبیت ہوجیسا کے حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فر مایا:

الْمُسُلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ يَدِجِ وَلِسَانِهِ وَكُفَّ لِسَانَهُ عَنَّ الْا يَعْنِيْهِ وَ الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ وَنَ مِنْ يَدِجِ وَلِسَانِهِ وَكُفَّ لِسَانَهُ عَنَّ الْا يَعْنِيْهِ وَلَا مِينَ اوراس كَى زبان ترجمہ: مسلمان محفوظ رہیں اوراس كی زبان العِنی (بِمقصداورفضول) باتوں ہے ركی رہے۔ لاایعنی (بِمقصداورفضول) باتوں ہے ركی رہے۔

سَلَامَةُ الْإِنْسَانِ مِنْ قِبَلِ اللِّسَانِ وَمُلَامَةُ الْإِنْسَانِ مِنْ قِبَلِ اللِّسَانِ وَكَفَّ عَيْنَهُ عَنِ الْخِيَانَةِ وَالنَّظِرِ إِلَى الْحَرَامِ وَكَنَا كَفّ رِجُلَيْهِ وَأَذُنّيْهِ
 عَيْنَيْهِ عَنِ الْخِيَانَةِ وَالنَّظِرِ إِلَى الْحَرَامِ وَكَنَا كَفّ رِجُلَيْهِ وَأَذُنّيْهِ

ترجمہ: انسان کی سلامتی زبان کی طرف ہے ہے اور انسان کو ملامت بھی زبان کی طرف ہے ہے اور (انسان کو چاہیے کہ ) اپنی آبھوں کو خیانت سے اور اپنی نظر کوحرام سے رو کے اور اس طرح اپنے پاؤں اور کا نوں کو بھی۔

يس حضور عليه الصلوة والسلام في فرمايا:

### الأمرار ١١٥ ١٤٥ المحده فصل نبر 20 المحده فصل نبر 20 المحده

ان اعضائے زنا کا نتیج فتیج صورت جبشی خص ہے جو قیامت کے دن اُس (زنا کار) کے ساتھ کھڑا موگا اور اللہ کے پاس اس (زنا کار) کے خلاف گواہی دے گا اور اس شخص کا مواخذہ کرے گا اور در اخلاق دوز رخ بیس عذاب دے گا۔ پس وہ شخص جو (ان گنا ہوں ہے) تو بہ کر لے اور اپنے نفس کو (اخلاق رذیلہ ہے) روک لے تو اس کے لیے اللہ تعالی کا فرمان ہے:

ور النازیات 40-40) النہ فیس عنی المھؤی 6 فیاق الجند فی المیاؤی 6 (النازیات 41-40) میں ہے۔ میں المیاؤی 6 (النازیات 41-40) میں ہے۔ میں الو جمہ: اور وہ (شخص) جس نے اپنے نفس کو ہوا کے دو کا تو اس کا ٹھکا نہ جنت میں خلال کے القویر کر لینے اور ہوا نے نفس سے رکنے کے بعد ) اس (صبئی ) شخص کی صورت جنت کے غلمان کے بدر ایش نوجوان کی خوبصورت صورت میں تبدیل ہو جاتی ہے اور وہ (تو بہ کرنے والا) اس (صبئی) کے شرے نجات یا لے گا۔ خلوت گناہوں سے محفوظ رہنے کے لیے آیک تلعہ ہے (صبئی) کے شرحہ انسان گناہوں سے محفوظ رہنے کے لیے آیک تلعہ ہے (کیونکہ جب انسان گناہوں سے محفوظ ہو جاتا ہے ) تو نیک اعمال ہی باتی رہ جاتے ہیں اور وہ نیک اعمال ہی باتی رہ جاتے ہیں اور وہ نیک کاربن جاتا ہے جیسا کہ اللہ تارک و تعالی نے فرمایا:

﴿ فَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَالًا وَالدِيشِرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَالًا وَالدِيشِرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَالًا وَالدِينَ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَالًا وَالدِينَ عَمَلًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَصَالًا وَالدِينَ مِنْ اللهِ اللهِ عَمَالًا عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الله

ترجمہ: پس جو محض اپنے ربّ کے لقا کی طرف رجوع کرتا ہے تو اُسے جا ہیے کہ نیک اعمال کرے اورا پنے واحد رب کی عبادت میں کسی کوشر یک ندھم رائے۔

اور باطن کی خلوت وہ ہے جس میں نفسانی اور شیطانی تفکرات قلب میں داخل نہیں ہو سکتے جیسے

لے بیالیک طویل حدیث ہے جس میں حضور علیہ العلاقة والسلام نے جسم کے ہر آمیک جھے کا نام نے کرفر مایا کہ بیاز نا کرتے ہیں مثلاً کان بھی زنا کرتے ہیں، زبان بھی زنا کرتی ہے، ہاتھ بھی زنا کرتے ہیں اور پاؤں بھی زنا کرتے ہیں۔ ع حساب کتاب سے ہواسے مرادفس کی بیاریاں مثلاً مجب ہتکبر، کینہ بغض، لا کی ،جھوٹ، چفلی وغیرہ۔

## الأمرار ١١٤ ١١٩ المحده فصل نبر 20 المحده

کھانے، پینے اور پہننے کی محبت ، اہل وعیال اور حیوا تا ت مثلاً گھوڑے وغیر و کی محبت اور ریا ، بناوٹ اور شہرت کی محبت ۔

حضورعليدانصلؤة والسلام نے فرمایا:

الشُّهْرَةُ افَةً وَكُلُّ مَا يَتَمَتَّا هَا وَالْخُمُولُ رَاحَةٌ وَكُلُّ مَا يَتَوَقَاهَا

ترجمہ:شہرت (میں) آفت ہے اور ہر مخص اس کا خواہشمند ہے اور کمنا می (میں) راحت ہے اور ہر کوئی اس سے بیتا ہے۔

اور نہ ہی ( خلوت نشین ) اپنے اختیار ہے اپنے قلب میں کبر، مجب ، بخل، حسد، نیبت، چغلی ، کیند، غصہ وغضب اور اس جیسے دوسرے ذیائم کو داخل ہونے دے کیونکہ جب خلوت میں ان ذیائم میں عصہ وغضب اور اس جیسے دوسرے ذیائم کو داخل ہونے دے کیونکہ جب خلوت میں ان ذیائم میں ہے کچھ قلب میں واخل ہوتا ہے تو خلوت اور قلب اور اس قلب میں احسان اور اعمال صالحہ فاسد ہو جاتے ہیں اور قلب ہر طرح کی منقعت ہے محروم روجاتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا:

اِنَّ اللَّهُ لَا يُصْلِحُ عَمَلَ اللَّهُ فَسِدِيْنَ (يُنْ -81)

ترجمہ: بے شک اللہ مفسدین کے اعمال کی اصلاح نہیں فرما تا۔

ہروہ مخص جس کے قلب میں ان مفیدات میں ہے پہنے ہووہ مفیدین میں ہے ہے شک ظاہر میں وہ اصلاح کاروں کی ہی صورت والا ہوجیبیا کہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام نے فر مایا:

الْكِبَرُ وَالْعُجَبُ يُفْسِدَانِ الْإِيْمَانَ الْمِنْمَانَ

ترجمه: كبراورځب دونو ل ايمان كوفاسد كر د سيتے ہيں۔

اللَّغِيْبَةُ آشَدُّمِنَ الزَّنَا ﴿ اللَّهِ الزَّنَا الزَّنَا

ترجمہ: غیبت زناہے بھی شدید (برائی) ہے۔

الْحَسَدُيَأُكُلُ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ الْحَالَ الْخَطَبَ

ترجمہ: حسد نیکیوں کوالیے کھا جاتا ہے جیسے آگ لکڑیوں کو کھا جاتی ہے۔

الْفِتْنَةُ نَائِمَةٌ لَعَنَ اللهُ مَنْ آيَفَظَهَا ﴿ وَاللَّهُ مَنْ آيَفَظَهَا

#### الأمرار ١١٥ ١٥٥ المحدي فص نبر 20 المحديث

ترجمہ: سوئے ہوئے فتے کو جگانے والے پراللد کی لعنت ہے۔

الْبَخِيلُ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِدًا

ترجمه بخیل جنت میں داخل نہیں ہوسکتا اگر چہوہ عابدی کیوں نہ ہو۔

الرِيَاءُ شِرْكَ خَفِي وَشِرْكُه كُفُرُ

ترجمہ: ریاخفی شرک ہےاورایسا شرک کفر ہے۔

الْكِنْخُلُ الْجِنَّةَ ثَمَّامٌ الْمِنْفَةَ ثَمَّامٌ

ترجمه: چغل خور جنت میں داخل نہیں ہوگا۔

اوران (احادیث) کے علاو واخلاق ذمیمہ کی فدمت میں بہت می احادیث وارد ہوئی ہیں۔ پس بیر راطاق اللہ فالمون فالمون اللہ فالمون المون المو

﴿ الْمَهُ يَصْعَلُ الْكُلِّمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرُفَعُهُ (الأم-10) ترجمه: يا كيزه كلام اى كى طرف ير عتاج اوروسى صالح اعمال كو بلندفر ما تاجـ

## الأمرار هيه (116 هي) فصل نبر 20 هي (146 هي)

پاک کلام ہے مراوا پی زبان کوذکر اور تو حبیر حق تعالیٰ کا آلہ بن جانے کے بعد لغویات ہے محفوظ کرنا ہے اور اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

﴿ قَلُ ٱفۡلَحَ الۡيُؤۡمِنُونَ ٥ الَّـٰذِيۡنَ هُمۡ فِيۡ صَلَاۃِهِمۡ خَاشِعُونَ ٥ وَالَّـٰذِيۡنَ هُمۡ عَنِ اللَّغُوِمُعُرِضُونَ٥٥(الْوطون 3-1)

ترجمہ: ان موسین نے فلاح پائی جواپی تمازوں میں خشوع پیدا کرنے والے ہیں اوروہ جوفضول باتوں سے پر ہیز کرتے ہیں۔

پس اللہ تعالیٰ ان کے علم اور عمل کورفعت بخشا ہے اور عامل (نیک اعمال کرنے والے) کومغفرت اور
اپنی رضا ہے اپنی رحمت اور قرب و در جات عطافر ما تا ہے۔ جب (باطنی) خلوت نشین کو بیمراتب
حاصل ہوجاتے ہیں تو اس کا قلب سمندر کی طرح (وسیج) ہوجاتا ہے اور لوگوں کی ایذ ارسانی سے اس
میں تغیر نہیں آتا جیسا کے حضور علیہ الصلوٰ قوالسلام نے فرمایا:

ترجمه: مندر ( كي ما نند ) موجادَ جس بيل كوني تغير نبيس آتا۔

نفسانی زمینیں اس (باطنی خلوت نشین کے قلب کے سمندر) میں ایسے فنا ہوتی ہیں جیسے فرعون اور اس کی آل سمندر میں غرق ہوئے ۔ پس اس میں شریعت کی کشتی سلامتی سے جاری ہوجاتی ہے اور روح قدی اس کی آل سمندر میں خوط دگا کر حقیقت کے جو ہر ، معرفت کے موتی اور لطا کف کے مرجان نگال لاتی ہے جیسا کہ اللہ تعانی نے فرمایا:

اللَّوْ الْمَوْجَانُ (الرَّسُ - 22)
اللَّوْ وَالْمَوْجَانُ (الرَّسُ - 22)

ترجمہ:ان دونوں ہے موتی اور مرجان نکلتے ہیں۔

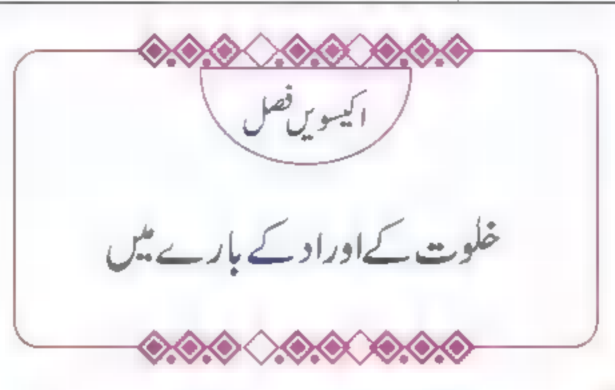
اور بیسمندراس کو حاصل ہوتا ہے جو ظاہر اور باطن کے سمندر کو جمع کر لے جس کے بعداس کے قلب کے سمندر میں کوئی فساد ہر پانہیں ہوتا اور (باطنی خلوت نشین کی ) تو بہ خالص علم نفع بخش اور

لِ لِعِنْ بِإطْنَى عَلُوتَ تَشِينَ كَوَ مَعِ قَلْبِ مِن نَصْالَىٰ بِمَارِيالِ فَمَا بِوجِالَىٰ بِينِ م

## من الأسرار هنده (117 هنده فصل نبر 20 هنده

عمل پاک ہوجا تا ہے اور وہ اراوۃ مناہی کی طرف ماکل نہیں ہوتا اور اگراس ہے کوئی خلطی اور بھول چوک ہو بھی جائے تو استغفار ، ندامت اور یقین کے باعث ان (گناہوں) کی معافی ہوجاتی ہے۔

## الأمرار هده (118 هده هده) (118 هده هده)



خلوت نشین کو چاہیے کہ جب خلوت میں بیضے تو اگر طافت رکھتا ہے تو روزے رکھے اور پانچوں نمازیں اپنے اپنے اوقات پرسنت وشرا نظا اورار کان کی پابندی ہے لوگوں کے ساتھ باجماعت اوا کرے اور نصف شب کے بعد بارہ رکعات نماز تہجد پڑھے اور ہردور کعت کے بعد سلام پھیرے کرے اور نصف شب کے بعد بارہ رکعات نماز تہجد پڑھے اور ہردور کعت کے بعد سلام پھیرے کیونکہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے فرمایا: نماز شب دودور کعت کر کے پڑھی جائے اور اس کے بعد تین رکعت نماز وتراواکی جائے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

وَمِنَ الَّيْلِ فَتَهَجَّلْ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ( نَ امرا عَل - 79)

ترجمہ: رات کے پکھ جھے میں نماز تہجدادا کرواوراس کے ساتھ قرآن پڑھو۔ اللہ تعالیٰ نے فریایا:

التَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ (التهدو-16)

ترجمہ:ان کے پہلوبستر وں سے دوررہتے ہیں۔

## مره مرالاً مراد محده (119 محده فصل نبر 21 محده

کی نیت ہے اواکرے جس کی ہر رکعت میں سور ۃ فاتحدا کی مرتبہ ، آبت الکری ایک مرتبہ اور ' فُلُ هُوَ اللّٰهُ آخَدُ ' 'سات مرتبہ پڑھے اور چور کعات صلوٰ ۃ الفی ( نما زیاشت ) پڑھے جس میں اپنی مرضی ہے آبات اور سورت تلاوت کر ہے اور اس کے بعد دور کعت نما ز کفار ہ بول کی نمیت ہے اوا کر سے جس کی ہر رکعت میں سورۃ فاتحد ایک مرتبہ اور سورۃ کو ترسات مرتبہ پڑھے۔ پس بیر (نماز) کفارہ بول ہوگی اور عذا ہے تبرے نجات و ہے گے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے فرمایا:

استَنْ إِهُوَا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَةَ عَنَابِ الْقَيْرِمِنْهُ ﴿ وَاللَّهِ مِنْهُ اللَّهِ مِنْهُ

ترجمہ: پیشاب سے دورر ہوکہ عذاب قبرعموماً ای وجہ سے ہوتا ہے۔

(اس کے علاوہ) چار رکھات نماز اوا کر ہے۔ اگرون میں پڑھے اور حقی ہے تو چار رکھات اکھی اوا کرے اور اگر شافعی ہے تو وووور کھات کر کے پڑھے اور اگر رات کو پڑھے تو حنق اور شافعی ہر کوئی وو وو رکھتیں کر کے پڑھے۔ بیصلوۃ الشیخ ہے اور حنق غذہب کے مطابق اگر دن میں (بینماز) پڑھے تو بینیت کرتا ہوں' اور پھر تکہیر تح برہ کے بیات کرتا ہوں' اور پھر تکہیر تح برہ کے اور پھر توجہ ہے اور پھر توجہ ہے کہ اللہ قالمتین بلہ قالا اللہ قالمتین بیٹ کے لیے صلوۃ الشیخ پڑھے کی نیت کرتا ہوں' اور پھر تکہیر تح برہ کے اور پھر توجہ ہے تا اور پھر توجہ ہے تا اور پھر توجہ ہے تھر سورۃ فاتحد تلا اوت کرے اور اللہ قالمتہ اللہ قالمتہ اللہ تو تا ہوں تا ہوں تا ہوں تا ہوں تا ہوں ہے تھر دی مرتب ہیں تھے کوئی سورۃ یا سورۃ البقرہ کی آئے تو تا تو تا اور پھر دی مرتب ہیں تھے کر سے اور اللہ میں جائے اور تھر دی مرتب ہی تا تھے تھر توجہ دی کر سے بھر رکوع میں جائے اور تھر دوس مرتب تھے پڑھے پھر توجہ ہور کر سے اور ( تجدہ میں تین مرتب شہمتان دیتی الا تھی کہ اور پھر دی مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس اس مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس اس مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس اس مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس اس مرتب تھے پڑھے اور پھر دوس کی تھیے کرے اور التھیات اور تشہد تک سے لیے ) کھڑا ہوا ور پہلی رکھت کی ترتب میں اس طرح ہی تھیے کرے اور التھیات اور تشہد تک

لے دوران پیٹاب ہے احتیاطی سے پیٹا ب کاجسم پرلگ جانا اور کپڑوں اورجسم کانا پاک رہنا یا عشہ عذاب ہے اس لیے دور کعت اس کے کفارہ کے لیے اوا کیے جاتے ہیں۔

## من الأسرار من الكاسرار من الكاسرار من الكام المن الكام المن الكام المن الكام ا

پڑھے۔ اور پھر قیام کرے اور تبیسری اور چوتھی رکعت ادا کرے اور ہر رکعت میں تسبیحات پھھر (75) مرتبداور دور کعات میں ایک سو پچاس (150) مرتبداور چار دکعات میں تین تین سو(300) مرتبہ پڑھی جائیں گی۔

شافعی خرجب کی روہے جا ہے دن ہویارات، بیزیت کرے' اللہ کے لیے دور کعت نماز سنت التیلیج

مرتبہ بنج پڑھے اور پھر تکبیر تخریر کے اور پھر ثناء، سورۃ فاتحدادر کوئی سورۃ پڑھے اور پھر پندرہ
مرتبہ بنج پڑھے اور پھر رکوع کرے اور دس مرتبہ بنج پڑھے۔ پھر کھڑا ہوکر دس مرتبہ بنج پڑھے، پھر
سجدہ کرے اور دس مرتبہ بنج پڑھے۔ پھر قعدہ اولی میں دس مرتبہ اور پھر ( دوسرے ) سجدہ میں دس
مرتبہ بنج پڑھے کر دس مرتبہ بنج پڑھے پڑھے پھر التحیات آخر تک پڑھے اور سلام پھیرے اور ای

خلوت نشین پرواجب ہے کہ بینماز برون اور رات میں پڑھے اور اگر اس کی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگر اس کی بھی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگر اس کی بھی استطاعت نہیں رکھتا تو ہر مینے ایک مرتبہ پڑھے اور اگر اس کی بھی استطاعت نہیں کی استطاعت نہیں رکھتا تو سال میں ایک مرتبہ ضرور پڑھے اور اگر اس کی بھی استطاعت نہیں رکھتا تو تمام عمر میں ایک مرتبہ پڑھے ۔ حضور علیہ الصلو قو والسلام نے اپنے بچھا حضرت عماس رضی اللہ عند سے قرما یا:

الوَّمْلِ وَعَدِدِ النَّجُوْمِ النَّيْ فَيْوَ اللهُ تَعَالَى لَهُ ذُنُوْبَهُ كُلَّهَا وَإِنْ كَانَتُ الْكُوْمِ عِنْ عَدَدِ الوَّمْلِ وَعَدِدِ النَّجُوْمِ الَّذِي فِي السَّمَاءُ اَوْعَدَدَ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُهِ الْأَرْضِ الوَّمْلِ وَعَدِدِ النَّجُوْمِ النَّيْ فِي السَّمَاءُ اَوْعَدَدَ كُلِّ مَا كَانَ عَلَى وَجُهِ الْأَرْضِ الرَّمَ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَهُ اللهُ وَيَعَلَى اللهُ وَيَعَلَى اللهُ وَيَعَلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيُعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَيَعْلَى اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ وَعَلَى اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَيُعْلَى اللهُ اللهُ

ل ذكر جرز بان سے بلندآ واز سے كياجا تا ہے۔ ع پاس افقاس كاذكر بيعنى سانسوں كے ساتھ كياجائے والاذكر

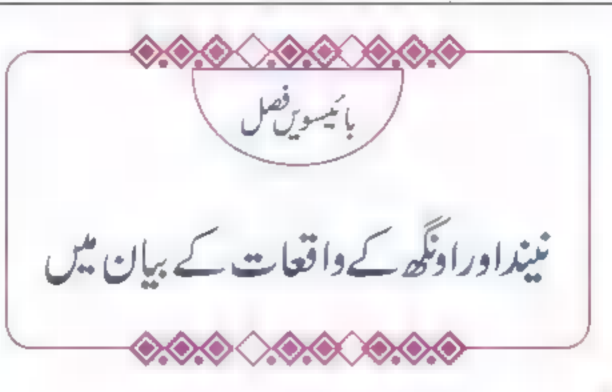
#### الأمرار المجينية الأمرار المجينية المجينية المجينية المجينية المجينية المجينية المجينية المجينية المجينية الم

کا اہل ہوتو ذکر خفی کرے اور مقام خفیہ حیات قلب کے بعد ہے اور بیذ کرسر کی زبان سے کیا جاتا ہے جبیما کہ انٹد تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ وَاذْ كُرُونُهُ كَمَا هَالَاكُمْ (الترب 198)

ترجمہ:اس کاؤکرا لیے کروجیے اس نے تہمیں بدایت وی ہے۔

## **٥.٥.٥ مر الأسرار ٥.٥.٥ (122 (٥.٥.٥)**



لے اور او گھ میں جو قابل تعبیر واقعات پیش آتے ہیں وہ سے اور نفع بخش ہوتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فر مایا:

الله عَدَى الله وَسُولَهُ الرُّايَا بِالْحَقِي لَتَدُخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآَّ اللهُ اللهُ اللهُ وَسُولَهُ الرُّايَا بِالْحَقِي لَتَدُخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَآَّ اللهُ أَمِينُونَ (النَّحْ -27)

ترجمہ: بے شک اللہ نے اپنے رسول (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خواب کے کر دکھایا۔ انشاء اللہ آب رصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کا خواب کے کر دکھایا۔ انشاء اللہ آب رصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) مسجد الحرام میں امان کے ساتھ دوخل ہوں گے۔ جبیبا کہ اللہ متارک و تعالیٰ نے حضرت یوسف علیہ السلام کی زبان سے بیفر مایا:

﴿ إِنِّي رَايَتُ آحَدَ عَمْرَ كُوْكَبًا (يسد-4)

ترجمہ: بے شک میں نے گیار دستار دل کودیکھا۔

عبيها كه حضور عليه الصلوة والسلام نے فريايا:

لَمْ يَبْقَ مِنْ بَعْدِي نَبُوَّةً إِلَّا الْمُبَشِرَ اللَّهِ الْمُؤْمِنُ اَوْتُراى لَهُ

ل الی حالت جس بی انسان کاشعوری رابطه ظاہری دنیا ہے تھل طور پر کٹ جاتا ہے۔ بی بینیداور بیداری کی درمیانی کیفیت ہے جس بیں انسان کاشعوری رابطہ ظاہری دنیا ہے تھل طور پر منقطع نہیں ہوتا۔

### من الأسرار ک ک ۱23 ک ک فصل نبر 22 ک ک

ترجمہ: میرے بعد نبوت میں صرف مبشرات عی باتی ہیں جوموئن ویکھتا ہے یا کوئی اس کے لیے ویکھتا ہے۔

اس (حدیث) کے لیے دلیل اللہ تعالیٰ کا بیٹر مان ہے:

لَهُمُ الْبُشَرَى فِي الْحَيْوةِ الثُّنْيَا وَفِي الْإِخِرَةِ (بِنَ -64)

ترجمہ:ان (مومنین ) کے لیے دنیااور آخرت کی زندگی میں خوشخری ہے۔

حضور عليه الصلوة والسلام في قرمايا:

مَنْ رَانِي فَقَالُ رَانِي حَقَّا فَإِنَّ الشَّيْطَانَ لَا يَتَمَثَّلُ إِنْ وَيمَنِ الشَّبَعَيْنَ بِنُوْدِ
 الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَالْمَعْرِ فَةِ بِنُوْرِ الْحَقِيْقَةِ وَالْبَصِيْرَةِ

ترجمہ: جس نے مجھے دیکھا پستھیں اس نے مجھے ہی دیکھا۔ بے شک شیطان میری مثل نہیں بن سکتا اور نہ ہی اس کی مثل جس نے نو رشر بعت اور طریقت اور معرفت اور نو رحقیقت وبصیرت کے ذریعے میری اتباع کی۔

جبیها که الله تنارک و تعالی نے فرمایا:

ادُعُوْا إِلَى اللهِ عَلَى بَصِيْرَةِ الْعَاوَمِنِ التَّبَعَيْنُ (يسد-108)

ترجمہ: (اے صبیب صلی اللّه علیہ وآلبہ وسلم فرما و سیجیے ) میں اللّه کی طرف بلاتا ہوں ، میں اور میری انتاع کرنے والے صاحب بصیرت ہیں۔

پس شیطان ان تمام انوارِلطیفه کی مثل نہیں بن سکتا۔ صاحب مظہر نے کہا ہے کہ بید کمال صرف حضور علیہ الصلافی والسلام کی ذات کے لیے ہی مخصوص نہیں بلکہ وہ (شیطان) ان سب کی مثل بھی منہیں بن سکتا جورحمت ، شفقت ، لطف اور مدایت کے مظہر میں جیسے تمام انبیاء ، اولیاء ، ملا مکه ، کعب سورج ، چا ند ، سفید باول ، صحائف و غیرہ و غیرہ ، کیونکہ شیطان قبر کا مظہر ہے ، وہ (اللہ تبارک و تعالیٰ سورج ، چا ند ، سفید باول ، صحائف و غیرہ و غیرہ ، کیونکہ شیطان قبر کا مظہر ہے ، وہ (اللہ تبارک و تعالیٰ

ا مبشرات سے مراد و دخوش کن سیج خواب میں جواللہ تبارک و تعالیٰ کی جانب سے مومن کے لیے اشارے میں جیسا کہ حدیث مبارک ہے ' سیج خواب نبوت کا چھیالیسوال حصہ میں''۔

## من الأمرار ١٤٤ ١٤٩ المنابر 22 الأمراد المنابر 22 المنابر 22 المنابر 24 المناب

کے )اسم مفل کی (مظہر) صورتوں کے علاوہ کی (دوسری) صورت میں ظاہر نہیں ہوسکتا۔اور جو (صورت) اسم ہادی کی مظہر ہے وہ اسم مفل کی مظہر کیے ہو گئی ہے کہ بے شک ایک صورت اپنی متفادصورت کی مظہر نہیں ہو حکتی جیسے آگ اور پانی۔ میمکن نہیں کدآ گ پانی میں تبدیل ہوجائے اور نہ نہی یانی میں تبدیل ہوجائے اور نہ نہی یانی کے لیے مکن ہے کہ وہ آگ میں بدل جائے کہ دونوں کے درمیان فرق، تنافر اور بے صدفا صلہ ہے اور یہ تی کہ طل ہے تیم کرنے کے لیے ہے جیسا کہ اللہ تبارک وقعالی نے قرمایا:

الله يَضْرِبُ اللهُ الْحَقِّ وَالْبَاطِلَ (الرسم - 17)

ترجمه: ای طرح الله حق و باطل کی مثالیس بیان فرما تا ہے۔

اور وہ (شیطان) صورت رب کی مثل بن سکتا ہے اور ربوبیت کا دعویٰ بھی کرسکتا ہے کیونکہ اللہ عز وجل کی صفات میں جلال بھی ہے اور جمال بھی ۔ جس میں سے شیطان صفت جلال کی مثل بن سکتا ہے کیونکہ وہ قبر کا مظہر ہے اور اس صفت ربوبیت میں اُس (شیطان) کا ظہور اور ربوبیت کا دعویٰ صفل ( اللہ کے ) اسم مضل ( کا مظہر ہونے ) کے باعث ہے جبیبا کہ او پر ذکر ہو چکا ہے کہ شیطان کا ( ان صفات قبر کی وجہ ہے ) رب تعانی کی صورت میں ظہور اسم مضل کے باعث ہے حبیبا کہ او پر ذکر ہو چکا ہے کہ شیطان کا ( ان صفات قبر کی وجہ ہے ) رب تعانی کی صورت میں ظہور اسم مضل کے باعث ہے جبیبا کہ او پر بیان ہوا ۔ لیکن وہ اسم جامع کی صورت میں ظہر نہیں بن سکتا کیونکہ اس (صورت جبیبا کہ او پر بیان ہوا ۔ لیکن وہ اسم جامع کی صورت کی مظہر نہیں بن سکتا کیونکہ اس (صورت جبیبا کہ او پر بیان ہوا ۔ لیکن وہ اسم جامع کی صورت کی مظہر نہیں بن سکتا کیونکہ اس (صورت جبیبا کہ اور اللہ تبارک و تعالی نے فر مایا:

على تصير أو أكاو من التّبعين (يسد - 108)

ترجمہ: (اے حبیب صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم قرما ویجیے ) میں اور میری اتباع کرنے والے صاحب بصیرت ہیں۔

لے تنافر کا مطلب نفرت کرنا ہے۔ یہاں تنافر سے مراد دوالی چیزیں ہیں جواپی صفات وخصوصیات میں ایک دوسرے کی مخالف اور ضد ہوتی ہیں اور بھی ایک نہیں ہو شکتیں۔ تا اسم جامع کی صورت سے مراد انسانِ کامل کی نظاہری صورت ہے۔

## الأسرار هيه (125 هيه) فصل نبر 22 هيه

یہ (آیت) وارثِ کامل مرشد کی طُرف اشارہ ہے بینی وہ (مرشدانِ کامل اکمل) صاحبِ ارشاد ہوں گے جومیرے (بینی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے) بعد میر کی بصیرت کی طرح باطنی بصیرت کے حامل ہوں گے۔اس ہے مرادولا بہتِ کاملہ ہے جس کا اللہ کے اس فر مان وَلِیَّنَا شُوْرِشِدُ اللہ علیہ اشارہ ہے۔

پس جان لو کہ خواب دوطرح کے ہوتے ہیں ، آفاقی یا انفسی۔ اور ان میں ہے ہرایک کی دووو فتمیں ہیں۔

انفسی: یہ خواب یا تو اخلاقی حمیدہ کے باعث ہوتے ہیں یا اخلاق ذمید کے۔اخلاقی حمیدہ کے باعث اور سفیدنورانی باعث (آنے والے) خواب میں جنت اوراس کی نعتیں جیسے حور یں بحلات ،غلمان اور سفیدنورانی صحرا اور جیسے سورج ، چا ند اور ستارے یا اس سے مشابہ دیگر چیزیں و یکھنا شامل ہے۔ ان سب کا تعلق صفت قلب ہے ہور وہ (خواب) جن میں حیوانات اور پر ندوں کا گوشت کھایا ہو،نفس مطمئنہ ہے تعلق مرکحتے ہیں کیونکہ جنت میں فسی مطمئنہ کی روزی ان انواع میں سے ہوتی ہے جیسے مکری اور پر ندوں کا بھنا ہوا گوشت ۔ گائے حضرت آ دم علیہ السلام کے لیے جنت ہے آئی تا کہ وہ ونیا میں گھیٹی باڑی کریں ۔ ای طرح اونٹ جنت سے ظاہری اور باطنی کھید کی زینت کے لیے آیا ونیا میں گھوڑا ، ہکری ، حیات اور گھوڑا ، ہکری ، ورگھوڑا جہادِ اصفرا ورا کبر کے لیے آلہ بن کے آیا اور یہ سب چیزیں (اونٹ ، گھوڑا ، ہکری ، سب اور گھوڑا ، ہمری ، آیا ہے :

لے سورۃ الکبف کی آیت نبر 17 ہے جس شل انڈیپاک فرما تا ہے 'جس گواللہ پاک گراہ قرار و ہے و ہے تو وہ کوئی ولی مرشد (یعنی کوئی راہ دکھانے والا) اپنامد دگار نیس پائے گا۔ بینی مرشد کامل صاحب تلقین وارشاد نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی بصیرت کا حامل ہوتا ہے اور جس کو اللہ پاک ہمایت سے نواز ٹا چاہتا ہے اُس کی رہنمائی مرشد کامل مقیر جامع نورالبدی کی طرف کر و بتا ہے۔ ج آقاتی خواب وہ جی جن کا ذکر پیچھے گزر دیا ہے بینی مبشرات یا المل فقیر جامع نورالبدی کی طرف کر و بتا ہے۔ ج آقاتی خواب وہ جی جن کا ذکر پیچھے گزر دیا ہے بینی مبشرات یا ہے خواب سے بالحق کعید ہے مراد قلب می ہے لئیوا خواب جس اونٹ و کی ہے کہ طالب اپنے قلب کو گناہوں کے بوجھ ہے آزاد کر کے خوبصورتی اور زینت بخش رہا ہے۔ ج خواب میں گھوڑا د کیکھنے ہے مراد میں ہے کہ طالب اپنے سے کہ طالب اپنے کے سے مراد میں کے ماتھ جہاوکر رہا ہے۔

#### من من الأسرار من من 126 من من فصل نبر 22 من من الأسرار

اَنَّ الْغَنَمَ خُلِقَ مِنْ عَسَلِ الْجَنَّةِ وَالْبَقَرَ مِنْ زَعْفَرَائِهَا وَالْإِبِلِ مِنْ نَوْرِهَا
 وَالْخَيْلِ مِنْ رَبْعَائِهَا

ترجمہ: بے تنگ بحری کو جنت کے شہد ہے، گائے کو (جنت کے) زعفران ہے، اونٹ کو (جنت کے) نور سے اور گھوڑ ہے کو (جنت کے) ریحان سے پیدا کیا گیا۔

خچر (نفس) مطمئنہ کی اونی صفت ہے اگر اسے خواب بیل ویکھے تو اس کی تغییر ہے ہوگی کہ (خواب) ویکھنے والاعبادت بیل سست ہوگا اور اس پرنفس (کی خواہشات) کا غلبہ ہوگا اور اس کے اعمال کا کوئی نیچ نہیں سوائے اس کے کہ وہ (سیچ ول سے) تو بہر سے اور (خلوس نیت سے) نیک اعمال کی کرے تو بھر اس کے لیے جزا کے طور پر بھلائی ہے۔ گدھا آ دم علیہ السلام اور ان کی اولا و کی مسلحت کے لیے جزا کے طور پر بھلائی ہے۔ گدھا آ دم علیہ السلام اور ان کی اولا و کی مسلحت کے لیے (جنت کے ) پھر ول سے پیدا کیا گیا تا کہ وہ اس سے آخرت کے لیے و نیا بیل مسلمت کے لیے (جنت کے کی تو واس ہے بیدا کیا گیا تا کہ وہ ان سے خطاب کر ہے تو اس پر انواز النہ ہے تھی ہوں گے کیونکہ تمام اہل جنت ای (امر د کی) صورت میں ہیں جیسا کہ حضور علیہ انواز النہ مے تی ہوں گے کیونکہ تمام اہل جنت ای (امر د کی) صورت میں ہیں جیسا کہ حضور علیہ الصلوٰ قو السلام نے فریائی:

الهُلُ الْجَنَّةِ جُرُدٌ مُّرُدُّ مَكْحُولُونَ الْجَنَّةِ جُرُدٌ مُّرُدُّ مَكْحُولُونَ

نز جمہ: اہل جنت بےرلیش ، نوعمر اور سرگیس آتھوں والے ہوں گے۔ حضور علیدالصلوٰ قاوالسلام نے فرمایا:

🕸 رَآيُتُ رَبِي عَلَىٰ صُوْرَةِ شَابِ آمُرَدَ

ترجمہ: میں نے اپنے رب کو بے ریش نوجوان کی صورت میں ویکھا۔

بعض اوگ کہتے ہیں کداس طرح کی جگل سے مرادحق تعالیٰ کاروح کے آئید ہیں اپنی صفت رہو ہیت سے جگی فرمانا ہے اور یہ وہ کی (روح) ہے جسے طفلِ معانیٰ کا نام دیا گیا کیوں کہ یہ (روح) مربی مرشد کامل اکمل) کے وجود کے لیے آئینہ ہے اور وہ (آئینہ) اس کے اور رب سجانہ: وتعالیٰ کے درمیان وسیلہ ہے۔حضرت علی کرم اللہ وجہہ کافرمان ہے:

### الأسرار المهام (127 المحديث فصل نبر 22 المحديث فصل نبر 22 المحديث فصل نبر 22 المحديث فصل نبر 22 المحديث

#### الولاتربية رَبِّي لَمَاعَرَفْت رَبِّي

ترجمہ: اگر میرار ب میری تربیت نفر ما تا تو ہیں اپنے رب کی معرفت عاصل نہ کریا تا۔
اوراس باطنی مربی کو پانے کا سبب ظاہری مربی کی تربیت ہے جو کہ انبیاء اور اولیاء کی تلقین ہے جو
وجود اور قلوب کے لیے چراخ ہے جن کی تربیت ہے آخری روح (یعنی روح قدی) کا ویدار ہوتا
ہے جیسا کہ اللہ اتعالیٰ نے قرمایا:

الله الرواح من المرج على من يَشَا أَمِن عِبَادِة (مون-15)

ترجمہ: دواپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے اپنے تھم سے روح القافر مادیتا ہے۔
مرشد کی طلب کرنا ہر مخص کے لیے لازم ہے کیونکہ یہی وہ روح (مرشد) ہے جوقلوب کوزندہ کرتی ہے اور وہ معرفت حق تعالیٰ کا باعث ہے۔ پس مجھو۔ امام غزائی رضی اللہ عند فرماتے ہیں '' فرکورہ بالا تاویل کی رو سے نیند میں رب تعالیٰ کوصور ہے جمیلہ افر ویہ میں ویکھنا جائز ہے۔'' آپ فرماتے ہیں کہ بیمر بی ایک مثال ہے جو اللہ تبارک و تعالیٰ ویکھنے والے کی (باطنی) استعداد اور مناسبت ہیں کہ بیمر فرماتا ہے کہ وہ ذات کی حقیقت ہرگز نہیں کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات صورت سے بیدا فرماتا ہے کہ وہ ذات کی حقیقت ہرگز نہیں کیونکہ اللہ تبارک و تعالیٰ کی ذات صورت سے منز ہے۔ ای طرح نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کواس قیاس پر دیکھنا جائز ہے کیونکہ حضور علیہ الصلوٰ ق والسلام کو مختلف صورتوں میں دیکھنا ، دیکھنے والے کی قابلیت کی مناسبت سے جائز ہے اور کوئی بھی حقیقت مجمد یہ کوئی بھی حقیقت محمد یہ کوئی ہی حقیقت محمد یہ کوئی بھی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت محمد یہ کوئی بھی حقیقت والے کی قابلیت کی مناسبت سے جائز ہے اور کی کی بھی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت محمد یہ کوئی بھی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت محمد یہ کوئی ہمی حقیقت میں دونوں حالتوں کا کامل وارث ہوں

اس طرح شرح مسلم میں ہے کہ اللہ تبارک و تعانی کو فدکورہ بالا تا دیل کی رو ہے بشری و نورانی صورت میں دیکھنا جائز ہے اوراس بخلی کو ہرصفت کے ساتھ اس نیج پر قیاس کیا جاسکتا ہے جیسی بخل مون علیہ السلام پر عناب کے ورخت ہے آگ کی صورت میں ہوئی اور کلام کی صفت ہے اللہ تبارک و تعالیٰ نے (درخت میں ہے) فرمایا:

🛞 وَمَا تِلُك بِيَبِينِك يَامُوْسَى (2 -17)

#### الأمرار ١٤٥ ١٤٥ المحدي فصل نبر 22 المحدي

ترجمہ: اے موی میآپ کے ہاتھ میں کیا ہے؟

وہ آگ نور تھا گراہے موئی علیہ السلام کے گمان اور طلب کے مطابق آگ ہے موسوم کیا گیا کیونکہ
وہ اُس دفت آگ کی تلاش میں تھے اور انسان اس درخت کے مقابلے میں مرتبہ میں ہرگز کم نہیں
اور ندہی یہ کوئی جیرت کی بات ہے۔ تھفیہ کے بعد جب صفات جیوانیہ صفات انسانیہ میں بدل
جا کمیں تو اللہ تبارک و تعالی اپنی صفات میں ہے کوئی صفت انسان کی حقیقت میں بجلی فرما و بہتا ہے
جیسے کیٹر اولیاء اکرام پر ججلی فرمائی۔

ابويزيد بسطائ في (اس تشمكي) بكل كدوران قرمايا سُبْحَتَانِيْ مَا أَعْظَمَ شَانِيْ (ترجمه: من یاک ہوں اور میری شان بہت عظیم ہے ) اور حصرت جنید بغدادی رضی اللہ عند نے فر مایا'' میرے جے میں اللہ تعالیٰ کے سوا کھی نہیں''۔ اس جیسے اور بہت ہے اقوال ہیں اور اس مقام میں اہل تصوف کے لیے بجیب لطائف ہیں جن کی شرح بہت طویل ہے۔ پس تربیت کے لیے مناسبت کا خیال رکھنا نہایت ضروری ہے کہ مبتدی کو ابتدائے حال میں اللہ تعالی ہے کوئی نسبت نہیں اور نہ ہی اس کے اور نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کے درمیان کوئی مناسبت ہے۔ پس ضرورت اس بات کی ہے کہ پہلے ولی اس کی تربیت کرے کیونکہ بشریت کی روہے دونوں کے درمیان مناسبت ہے جیسے نبی اکرم صلی الله علیہ وآلہ وسلم اپنی زندگی میں (صحابہ کرائم کی تربیت فر ماتے رہے) تھے۔ پس جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم دنیا میں (بشری لحاظ ہے) موجود تھے تو کسی دوسرے کی (تربیت کی) ضرورت نہ تھی لیکن آ ہے صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم کے آخرت میں منتقل ہونے کے بعد وہ ( ظاہری مناسبت اور ) تعلق منقطع ہو گیا اور آپ صلی اللہ علیہ وآلبہ وسلم نے ( و نیا کوٹرک کر کے ) تج واختیار فرمایا۔اسی طرح اولیاء کرام جب آخرت ہے تعلق جوڑ لیتے ہیں تو ان میں ہے کوئی بھی کسی کو تفصود تک پہنچانے کے لیے گفین دارشاد نیں کرتا۔ پس اگراؤ اہل فہم میں سے ہوتی بھے جا۔ اگر بجھ نیس تورياضت نورانيه سے وہنم حاصل كر جوظلماني نفسانيت برغالب ہو كيونكه فهم نورانيت سے حاصل ہوتا ہے نہ کہ ظلمت ہے،اور جب کسی مقام پرنور آ جا تا ہے تو وہ مقام مزین ومشرف ہو جا تا ہے۔

## مراد مراد مده (129 مراد مده) الأسراد مده (129 مده)

﴿ وَيِلْعِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِهِ أَنْ النَافِقِ ن - 8)

ترجمہ: اور عرات اللہ اس کے رسول اور مومنین کے لیے بی ہے۔

ارواح کی تربیت کے لیےروئی جسمانی کی تربیت جسم کے اندر ہوتی ہے اور روئی روانی کی جنگ قلب میں ، روئی سلطانی کی جنگ فوادیش اور روئی قدی کی جنگ سرتر میں ہوتی ہے جو کہ اس کے اور حق کے درمیان واسطہ ہے اور حق تعالیٰ کی جانب سے تلوق کے لیے تر جمان ہے کیونکہ اہلِ اللہ جی اس کے عرم ہیں۔

اور جو (خواب) اخلاق ذمیمہ کے باعث دکھائی دیتے ہیں وہ امار و، لوامہ اور ملہمہ کی صفات کے باعث ہیں۔ پس درندے جیسے چیتا، شیر، بھیٹریا، ریچھ، کتا اور خنز بریان جیسے دوسرے جانور مثلا خرکوش، لومڑی، بلی، تبیندوایا جیسے سمانپ، بچھواور بھڑیا ووسرے موذی جانور (خواب میں) دکھائی ویں تو بیصفات ذمیمہ ہیں جن سے بچنا واجب ہے اور انہیں روح کے رائے سے ہٹانا ضروری سے مردی سے بھانا صروری سے ہٹانا صروری سے بھانا سے

چیتا نجب کی صفت ہے اور اللہ تعالیٰ کے مقابل تکبر کے متر ادف ہے جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ نے فرمایا:

لے لیعنی ولی کے وصال کے بعد مبتدی اور ولی میں کوئی مناسبت نہیں رہتی ہے ایک شے کا دوسری ہے تعلق بیدا کرنا سے ایک شے کا دوسری سے تعلق فتم کرنا

### الأمرار ١٤٥ ١٤٥ المجدي فصل نبر 22 المحديث

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَنَّيُوا بِأَيَاتِنَا وَاسْتَكُبَرُوا عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَهُمُ اَبُوابُ السَّمَاءُ وَلَا يَلْخُلُونَ الْمُخْرِمِيْنَ (الْمُتَكَبِّرُ عَلَى يَلْخُلُونَ الْمُخْرِمِيْنَ (الْمُتَكَبِّرُ عَلَى النَّاسِ) (الا المُن لَكُ مُولِيَا فَي النَّاسِ) (الا المُن لِلْ اللهُ اله

ترجمہ: '' بے شک وہ جو (اللہ کی) آیات جھٹلاتے ہیں اور اس پر تکبر کرتے ہیں تو ان کے لیے آسان کے دروازے نہیں کھولے جائیں گے اور نہ ہی وہ جنت میں واضل ہول کے یہاں تک کہ اور نہ ہی وہ جنت میں واضل ہول کے یہاں تک کہ اور نہ ہی وہ جنت میں واضل ہول کے یہاں تک کہ اور نہ کو سوئی میں سے گز ارا جائے ۔ بس (جولوگوں کے سامنے تکبر کرتا ہے) اُس کو یہی بدلہ دیا جائے گا۔''

(خواب میں) شیر ( کود کھنا) مخلوق برعظمت اور بزائی کی صفت ہے اور ریچھ ( کود کھنا) غصاور غضب کی صفت ہے ( اُن بر ) جواس کے زیر دست ہیں۔ بھیٹر یا ( کود کھنا) بلاتمیز حرام اور مشتبہ چیزوں کو کھانے کی صفت ہے اور کتا ( کوویکھنا) دنیا کی محبت اور اس کی خاطر غیظ و غصے میں آنے کی صفت ہے۔ خنز ر ( کو و کھنا) کینہ، حسد، حرص اور شہوت کی صفت ہے اور خر گوش ( کو د کھنا) معاملات دنیا میں حیلہ ومکر کی صفت ہے۔ اومڑی ( کا دیجینا) بھی ای ( خرگوش) کی طرح ہے لیکن غفلت کی صفت خرگوش میں غالب ہے اور تعیندوا ( کودیکھنا) جابلیت کی غیرت اور ریاست اورعز ت ی محبت کی صفت ہے۔ بلی ( کود یکھنا) بخل اور نفاق کی صفت ہے۔ سانپ ( کود یکھنا) زبان ہے ایذ اجیسے گالی گلوچ ، غیبت اور جھوٹ کی صفت ہے۔ اور اس جیسے در ندوں کو (خواب میں ) ویکھنے کی حقیقی تعبیر کا ادراک اس کے اہل ہی بصیرت ہے کر کتے ہیں۔ پچھو( کو دیکھنا) کلتہ چینی، طعنہ زنی اور چینل خوری کی صغت ہے اور بھڑ ( کو دیجینا) تنقی زبان سے (لوگوں کو) ایڈ ا پہنچانے کی صفت ہے اور سانپ ( کا دیکھٹا) لوگوں کے ساتھ عداوت پر دلیل ہے۔ پس جب سالک و تیجے کہ وہ ان موذیات ہے جنگ کرر ہاہے اور بیدد کیجے کہ وہ ان پر غلبہ بیس یار ہا تو عبادت اور ذکر ( کی کثرت) کے ساتھ جدوجبد کرے یہاں تک کدان (موذیات) پرغلبہ با

ل يعنى اين تازيا اور تاروا سلوك سايد البنجانا

## من الأسرار من 131 من 131 من 22 من الأسرار

لے اور ان پرغضب ناک ہوکر انہیں فٹا کر دے یا ان (صفات حیوانیت) کوصفات بشریت میں بدل دے کیونکہ ان پرکمل غلبہ اور ان کی کمل تباہی گویا برائیوں کا ترک کرنا ہے جبیبا کہ اللہ تبارک د تعالیٰ نے بعض تائین کے حق میں فرمایا:

اللهُ كُفَّرَ عَنْهُ مُ سَيِّنَا عِهِمْ وَاصْلَحَ بَالَهُمْ (سروائد - 2)

ترجمہ:اللّٰدتعالیٰ نے ان کی برائیوں کو تم کردیا اوران کی اصلاح فر مادی۔

اوراگرد کیھے کہ بیر( درندوں والی صورتیں ) انسانی صورت میں بدل گئی ہیں تو اس کا مطلب ہے کہ برائیاں نیکیوں میں تبدیل کر دی گئی ہیں جیسا کہ اللہ تنارک وتعالیٰ نے تائبین کے تن میں فرمایا:

الله مَنْ تَابَ وَأَمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَائِمًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا مِهِمْ حَسَنَاتٍ (الفرقان-70)

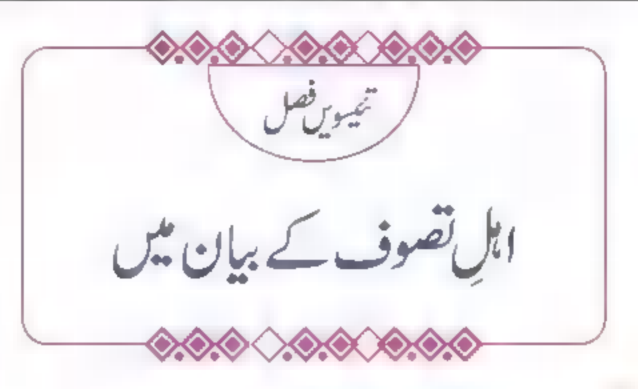
ترجمہ: جس نے تو ہے کی اور ایمان لایا اور نیک اعمال کیے تو اللہ تعالیٰ اس کی برائیوں کوئیکیوں میں بدل دےگا۔

پس جوان موذیات ہے پاک ہوگیا تو اسے چاہیے کہ اس کے بعد بھی ان کے شرہے بے خوف نہ ہو جائے کیونکہ نفس کو ابھی بھی گنا ہول سے ایسی تو جا صاصل ہو سکتی ہے جو تفویت پا کرنفس مطمئنہ پرغالب آسکتی ہے۔ اس لیے اللہ تعالیٰ نے تھم دیا کہ:

﴿ آنَ يَجْتَنِبَ الْعَبُلُ عَنِ الْمَنَاهِى فِي جَمِيْعِ الْأَفَاتِ مَادَامَ فِي اللَّذُيَا وَقَلُ يُزى خُلِكَ النَّفُ الْكَفَيَ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ الْمُعْدَةِ عَلَى صُورَةِ الْمُعْدَةِ عَلَى صُورَةِ الْمُعْدَةِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ النَّهُ وَاللَّهُ الْمُعْدَةِ وَاللَّهُ عَلَى صُورَةِ النَّعُودِ وَالْمُلْهِمَّةُ عَلَى صُورَةِ النَّعُارِي وَ كَنَا فِي صُورَةِ الْمُعْبَدِيعَةِ (سيده اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللللْمُ الللْمُولِلْمُ الللْمُولِ الللللْمُ اللَّهُ

ترجمہ: بندہ جب تک دنیا میں رہے منائی سے اجتناب کرے جس میں سب آفات ہیں، اور نفسِ امارہ کفار کی صورت پر اور نفسِ لوامہ یہود کی صورت پر اور نفسِ ملہمہ نصاریٰ کی صورت میں دکھائی ویتا ہے اور کھی انوکھی اور نئی صور توں میں۔

## **4.4.4** عرالاً مراد **4.4.4** 132 **4.4.4**



الل تصوف کہلانے والے لوگ بارہ اقسام کے ہیں۔ پہلی تشم کے لوگ سنی ہیں اور یہ وہ لوگ ہیں جن کے تمام اقوال اور افعال شریعت اور طریقت کی موافقت ہیں ہوتے ہیں اور وہ اہل سنت والجماعت ہیں جن ہیں داخل ہوں گے اور ان والجماعت ہیں جن میں سے بعض یغیر کسی حساب اور انہیں تھوڑ اسا عذاب ہوگا اور وہ جہنم سے نکل کر جنت میں داخل ہوں گے۔ (اہل سنت میں داخل ہوں گے۔ (اہل سنت والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا تیمہ شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا تیمہ شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا تیمہ شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا تیمہ شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں جن میں خلولیہ، حالیہ، اولیا تیمہ شمرانیہ، حبّیہ، حوریہ، والجماعت کے علاوہ) باقی سب برعتی ہیں۔

تلا خلولیہ مذہب کے لوگ وہ میں جو کہتے میں کہ خوبصورت محورت اور امرد (بےریش نوعمر لاکے) کے بدن کی طرف دیکھنا حلال ہے۔ بیلوگ تص کرتے میں اور دعویٰ کرتے میں کہ (ان کے مذہب میں ) بوسہ لیمنا اور کلے لگنا جائز ہے اور بید (عقیدہ) سراسر کفر ہے۔

اور سنت رسول صلى الله عليه وآله وسلم كے فلاف ہے۔

الاست رسول صلى الله عليه وآله وسلم كے فلاف ہے۔

اولیائید(ندہب) کے لوگ کہتے ہیں کہ جب بندہ ولایت کے مقام پر بینی جاتا ہے تواس

## من الأسرار هنده (133 هنده فصل نبر 23 هنده

ے تکالیف شرعی ساقط جوجاتی ہیں اور وہ کہتے ہیں کہ ولی نبی ہے افضل ہوتا ہے کیونکہ نبی کاعلم جرائیل کے داسطہ سے ہوتا ہے اور ولی کاعلم بغیر کسی داسطہ کے۔ بیتا ویل ان کی خطا ہے اور اس اعتقاد کے باعث وہ ہلاک ہو گئے اور بی عقیدہ بھی (سراسر) کفر ہے۔

اوامر ونواہی ہے جس کے باعث اوامر ونواہی ساقط ہوجاتے ہیں۔ (بیلوگ) دف ،طنبورا اور دومرے آلات کوحلال بجھتے ہیں اور عور تول سے کسی متم کافائدہ جائز نہیں بجھتے۔ بیلوگ کافر ہیں اور ان کاخون جائز ہے۔

ان سے حتیہ (ندہب) کے لوگ کہتے ہیں کہ جب بندہ محبت کے درجہ پر پہنچ جاتا ہے تو ان سے اللہ شرعی ساقط ہوجاتی ہیں اور بےلوگ اپنی شرمگا ہوں کوئیس ڈھانیتے۔

اللہ حوربی(مذہب) کے نوگ حالیہ کی ما نند ہیں لیکن بید دعویٰ کرتے ہیں کہ جب ان پر حال وارد ہوتا ہے۔ تو بید وربید (مذہب) کے نوگ حالیہ کی ما نند ہیں لیکن بید دعویٰ کرتے ہیں کہ جب ان پر حال وارد ہوتا ہے تو بید حور ہے جماع کرتے ہیں اور جب بھوش ہیں آتے ہیں تو خسل کرتے ہیں ۔ پس بیر لوگ جھوٹ بولے تیں اوراس (عقیدہ) کے باعث ہلا کت میں ہیں۔

ا باحیہ (مذہب) کے لوگ وہ ہیں جوامر بالمعروف وہی عن المئر کوڑک کرتے ہیں۔ حرام کوهلال اورعورتوں کو (اپنے لیے ) ہرطرح سے جائز بجھتے ہیں۔

الله متكاسلہ ند بب كے لوگ كسب كوترك كرتے اور ہر دروازے پر جاكر سوال كرتے بيل منكاسلہ ند بب كے لوگ كسب كوترك كرتے بيل اللہ اللہ كا وكوئى كرتے بيل اللہ اللہ كا وكوئى كرتے بيل اللہ اللہ كا وكوئى كے باعث بيلوگ بالاكت كے كر سے بيل بيل ۔

ا تکالیف شرعی ساقط ہونے سے مراد ہے کہ شرعی احکامات کی تھیل واجب یا ضروری نہیں روگئی۔ اس غلط بھی شل مبتلا ہوکر بہلوگ غیر شرعی امور کو انجام دینے لگتے ہیں اور اُسے غلط بھی نہیں بچھتے ہے خون جائز ہونے سے مراد بہ انہیں کہ کوئی بھی تحققہ ہے خون جائز ہونے سے مراد بہ انہیں کہ کوئی بھی شخص اس فرقہ کے لوگوں کا قتل عام شروع کرد ہے کیونکہ بیانسانیت کے اصولوں کے خلاف ہے۔ بال اگر حکومتی سے پر کسی خاص وجہ ہے کسی شخص کوئل کرنے کا تھم جاری کیا جائے تو پھر جائز ہے۔ سے بہلوگ محنت و مشقت سے روزی کمانا ترک کرد ہے جی اور وہمروں سے ما تک کراور وست سوال وراز کر کے اپنی حاجات کو پورا کرتے ہیں۔

#### م الأمرار هي ١٦٤ هي فصل نبر 23 هي الأمراد الأمرا

🖈 🔻 متجاہلہ ( ندیب کے لوگ ) وہ ہیں جو فاسقوں والا نباس پینتے ہیں جیسا کہ اللہ تبارک و تعالیٰ

وَلا تَرْكَنُوْا إِلَى الَّذِي عَنَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ الثَّارُ (سره الرد 113) ترجمہ: ظالموں کی طرف میل جول ندر کھوورنہ آگے تہیں چھوتے گی۔

حضورعليه الصلوة والسلام نے فر مايا:

🕸 مَنْ تَشَبَّه بِقَوْمٍ فَهُوَمِ نَهُوَمِ مُهُمَّ

ترجمہ: جس نے کسی قوم کی مشایہت اختیار کی ووائبی میں ہے۔

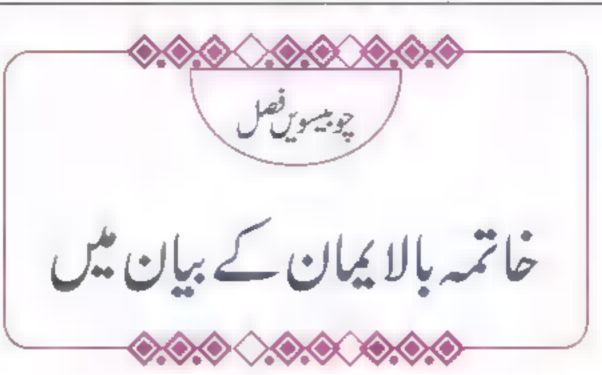
وافقیہ (مذہب) والے وہ لوگ ہیں جو کہتے ہیں کہ غیراللہ، اللہ کی معرفت حاصل نہیں کر سكتاسى ليانهون في معرفت كى طلب ترك كردى اوراس جبالت كى بنايروه بلاك بوشخ \_ 🖈 الہاميہ (مذہب كے لوگ) وہ جيں جونكم كوترك كرتے جيں اور مذريس ہے منع كرتے ہیں۔ حکما کی متابعت کرتے ہیں اور کہتے ہیں کرقر آن حجاب ہے اور اشعار طریقت کا قرآن ہیں۔ اسی عقیدے کے باعث وہ قرآن ترک کرتے ہیں اور اپنی اولا د کو بھی ( یہی ) سکھاتے ہیں اور پیا لوگ ورد (وظائف) ترک کرتے ہیں اوراس کے باعث بلاک ہو گئے۔ فقه بإطن ميں اہلِ سنت والجماعت سمتے ہیں کہ صحابہ کرام رضوان النَّه علیہم اجمعین نبی یاک صلی اللّٰہ علیہ وآلہ وسلم کی صحبت کے باعث اہلِ جذبہ (اہل حجبت) تھے اور وہ جذبے بعد میں منتشر ہو کر طریقت کے مشائے تک پہنچے جوکٹیر سلاسل میں تقلیم ہو گئے۔ یہاں تک کدا کشر سلاسل ممزور ہوکر ختم ہو گئے اور باتی رسی طور پر بے معنی مشائخ کی صورت میں رہ گئے جن ہے اہل بدعت کے گروہ پیدا ہو گئے جن میں سے بعض نے خود کو قلندر ہیں، بعض نے حیدر ہیاور بعض نے خود کوا دھمیہ سلسلہ ہے اور بعض نے دیگر دوسرے سلسلوں ہے منسوب کر لیا جن کی شرح طویل ہے۔ اہل فقد اور صاحب ارشاداس زمانے میں قلیل ہے بھی کم ہیں۔شاہرین فقہا کوان کے ظاہری ممل حق سے اورصاحب ارشادکوان کے باطن ہے جانتے ہیں۔اہل ظاہرشر بیت اورامرونہی برمتحکم ہوتے

#### من الأمرار من 135 من 135 من فصل نبر 23 من من الأمرار

ہیں جو کس سے پوشیدہ نہیں۔ اہلِ باطن کوسلوک کا مشاہدہ بصیرت سے حاصل ہوتا ہے کہ وہ مقتدی

(امام) بینی نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کود کیھتے ہیں۔ پس ان کاسلوک (ان کے اور) نبی اکرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اور اللہ تعالیٰ کے درمیان واسطہ بن جاتا ہے جو کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی روحانیت ہے، چاہے وہ روحانیت محل کے اعتبار سے جسمانی ہو یا روحانی کہ شیطان ان اصحورا کرم صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی صورت) کی مشل نہیں بن سکتا۔ اور اس بیس مریدین کے لیے ایک اشارہ ہے کہ وہ را وسلوک پر اند ھے بن کرنہ چلیں اور یہ (اشارات) ان (حق و باطل) ہیں تمیز کرنے کے لیے دقیق علامات ہیں جن کا ادراک ان کے اہل کے سواکو کی نہیں کرسکتا۔

## الأسرار ه.٠٠٠ 136 م.٠٠٠ الأسرار ه.٠٠٠ م.٠٠٠ الأسرار ه.٠٠٠ م.٠٠٠ الأسرار هـ٠٠٠ م.٠٠ الأسرار هـ٠٠٠ م.٠٠ الأسرار هـ٠٠٠ م.٠٠ الأسرار هـ٠٠٠ م.٠٠ الأسرار هـ٠٠ الم.٠٠ الأسرار هـ٠٠ الم.٠٠ الأسرار هـ٠٠ الم.٠٠ الم.٠٠



مالک کوچاہیے کہ وہ فطین اورصاحب بصیرت ہوجیہا کہ شاعر نے کہا ہے:

اِنَّ لِللهِ عِبْمَادًا فَطِئًا طَلْقَوْ اللّٰهُ فَیَا وَخَافُوا الْبِحْنَا فِلَا مُحَمِّدُ اللّٰهِ عَلَيْهُا سُفُنًا سُفُنًا مَنْ وَمِهِ وَمِهِ وَمِهُ وَمِنْ وَمِهُ وَمِهُ وَمِنْ وَمِهُ وَمِنْ مِنْ وَمِهُ وَمِنْ وَمِنْ وَمِهُ وَمِنْ وَمِهُ وَمِنْ وَمِهُ وَمِنْ وَمِهُ وَمِنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمِنْ وَمُنْ وَمُونُوا مُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُونُ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُنْ وَمُ وَمُومُوا

﴿ فَلَا يَأْمَنُ مَكُرُ اللَّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْخَاسِرُ وْنَ (سورة الاعرف-99) ترجمہ: اور اللّٰہ کی خفیہ تدبیر سے خسارہ یائے والول کے علاوہ کوئی خوفز دہ ہیں ہوتا۔ اور اسی طرح حدیثِ قدی میں فرمایا:

ا تَا هُمُعَمَّدُ بَشِيرِ الْمُنْفِيدِيْنَ بِأَنِي عَفْوُرٌ وَآنْفِيدِ الصِّنْفِيقِيْنِ بِأَنِّى عَيُورٌ ترجمہ: اے محمد (صلی الله علیہ وآلہ وسلم) گنا بگاروں کو خوشخبری دے دیجے کہ میں غفور بول اور

## الأمرار ١١٥٦ ١١٥٥ فص نبر 24 الأمراد ١٤٦٥ المحديد فص نبر 24 المحديد

صدیقین کوڈرائے کہ میں غیور ہول۔

بے شک اولیاء کرام کی کرامات حق بیں اور ان کے احوال بھی حق بیں کیکن مکر واستدرائ ہے ہرگز مامون نہیں سوائے انبیاء کرام کے ججزات کے ، کہ وہ ہمیشدان ( مکر واستدراج) سے مامون ہیں۔ کہتے ہیں کہ انجام کی خرابی کا خوف انجام کی خرابی سے نجات کا باعث ہے۔ حضرت حسن بھری رضی اللہ عند فرماتے ہیں:

﴿ اَنَّ اَوْلِيَا اللهِ تَعَالَى إِنْ تَفَعُوا إِلَى عِلْيَهُ مِن الْخُوفِ فَيَكُونُ الْخُوفُ غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء لِنَلَّا اللهِ عَلَيْكُونُ الْخُوفُ غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء لِنَلَّا تَخْدَعُهُ الْمَشَرِيَّةُ فَيُقْطَعُ سَمِينُلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُهِ وَقَلُ قَالَ مَا ذَاهُ الرَّجَاء لِللهُ الْمَتَعِدِ الْمَرْضِ يَكُونُ الْإِنْسَانَ فِي الصِحَةِ يُرِينُ أَنْ يَكُونَ الْخُوفُ غَالِبًا عَلَى الرَّجَاء وَفِي الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء عَلَى الرَّجَاء وَفِي الْمَرَضِ يَكُونُ الرَّجَاء عَلَى الرَّجَاء عَلَى الْمَرَضِ

ترجمہ: بے شک اولیاء اللہ خوف کے باعث علیمین تک رسائی حاصل کر لیتے ہیں۔ پس خوف رجا پر غالب آجا تا ہے لیکن کہیں ایسا نہ ہو کہ (انسان) بشریت کے باعث دھو کہ کھا جائے اور ایسی وجہ سے اپنا راستہ منقطع کر جینے جس کا اُسے شعور تک نہ ہو۔ کہتے ہیں جب تک انسان تندرست ہو خوف کوامید پرغالب کرے اور جب بیمار ہوتو اُمید کوخوف پرغالب رکھے۔

حضور عليه الصلوة والسلام كافر مان ب:

وَ لَوْوُذِنَ خَوْفُ الْمُؤْمِنِ وَرَجَاءُ هَ يَسْتَوِيَانِ وَآمَا فِي حَالِ النَّزَعِ فَيَكُونُ رَجَاءُهُ لِيُ فَلِي النَّذِعِ فَيَكُونُ رَجَاءُهُ لِي فَضُلِ اللهِ تَعَالَى آغُلَتِ

ترجمہ: اگرمومن کے خوف اور رجا کا وزن کیا جائے تو دونوں برابر ہوں گے لیکن اللہ کے فضل ہے

نے اس فرمان میں اللہ تبارک و تعالی نے گنا ہگاروں کو فوشخیری دی ہے کہ وہ اپنے گنا ہوں کے باعث پریشان نہ ہوں بلکہ ظوش دل سے تا تب ہوکراللہ کی طرف رجوع کریں ، اللہ تعالی بخشنے والا ہے اور صدیقین اپنے نیک اعمال اور اطاعت کے باعث اللہ تنازی کو اس سے نے خوف مت ہوں اور نہ ہی تکمر میں جناز ہوں کیونکہ اللہ تبارک و تعالی کی ذات ہے بے خوف مت ہوں اور نہ ہی تکمر میں جناز ہوں کیونکہ اللہ تبارک و تعالی انہیں کی چھوٹی می تعلی پر بھی پر شرکتا ہے۔ ہمیشہ عاجزی اختیار کریں۔

## من الأسرار من 138 من 138 من الأسرار من 138 من المراد من

حالت نزع میں رجاغالب آجاتی ہے۔

جبيها كه حضور عليدالصلوة والسلام نے فرمايا:

﴿ لَا يَمُوْتَنَ آحَدُ كُمْ إِلَّا وَهُو يَغْسِنُ الظَّنَّ بِاللّٰهِ تَعَالَى وَيَتَفَكَّرُ ﴾

ترجمہ: تم میں ہے کوئی تب تک ندمرے گا جب تک وہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ حسن ظن ندر کھے اور (اس کے اقوال میں ) تفکر ندکرے۔

جیما کرفر مان من تعالی ہے:

🛞 رَحْمَتِينَ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْئِ

ترجمہ: میری رحمت ہر شے ہے وسیع ہے۔

🛞 رَحْمَيْقُ سَبَقَتْ غُضَيِيْ

ترجمه: مير المحت مير الخضب پرسيقت لے گئی۔

🛞 قَاِنَّهُ أَرْ مُثُمُ الرَّاحِينُين

ترجمہ: بے شک وہ سب رحمت فر مائے والول سے برد ارحمت فرمانے والا ہے۔

سالک پر واجب ہے کہ وہ اس کے قبر ہے اس کے لطف کی طرف بڑھ جائے اور پھر اس ہے بھی

آگے بڑھ جائے اور پھڑ وانکساری اور عرض والتجا اور عذر ومعذوری ہے اس کے در پر گناہوں
کااعتراف کر ہے اور اس کے فیض فضل الطف اور رحمت ہے بیتو قع رکھے کہ وہ گناہوں کومعاف
فرماد ہے۔ بیشک وہ احسان فرمانے والا رحیم ، بن مانگے عطا کرنے والا کریم اور قدیم ہا دشاہ اور عظیم سلطان ہے۔

وَصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِينَا مُعَمَّدٍ وَالله وَصَعْيِهِ أَجْمَعِيْنَ وَالْحَمْدُ لِلْعِرَبِ الْعَالَمِيْنَ أُمِيْن.

## من منزالاً سرار ۱۹۹۰ (139 منده (139 منده ۱۹۹۰ منده (۱۹۹۰ مند

## الاسرار (عربيمتن) الم

#### يشيم الله الرَّخْسَ الرَّحِيْمِ

الْمَتَهُ وَلِهُ الْقَادِ الْعَلِيْمِ الْفَاطِ الْمَكِيْمِ الْمَتَوْدِهِ الْرَبِ الرَّمِيْ الرَّمِ الرَّمِ النَّهُ وَالْمَلُونَ الْمَشْتَهِيْمِ وَالصَّلُوفُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَاتَمِ الرِّسَالَةِ وَالْهَادِقُ وَالْهَلَا لَوْوَعَلَى الْمُتَعْدِهِ وَالْفِرَاطِ الْهُسْتَهِيْمِ وَالصَّلُوفُ وَالسَّلَامُ عَلَى خَاتَمِ الرَّمُونِ وَعَلَى الْمُعْتَعِيْنَ وَالْمُعْتِي الْمُعْتِي الْوَعِي الْمُعْتِي وَعَلَى الْمُعْتَعِيْنَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَمَيْوًا الْمَاتِعُدُ فَيَعُولُ الْمُعْتِي وَعَلَى الْمُعْتَعِيْنَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا كَمَيْوًا الْمَاتِعِينَ الْمُعْتِي الْمُعْتِي وَعَلَى الْمُعْتَعِيْنَ وَسَلَّمَ تَسْلِيعًا لَهُ وَلِيَاءَ وَالْعَالِوفِينَ يُوعَانُ الْأَصْفِياءُ وَالْوَاعِلِيْنَ بَازُ اللّهَ الْمُعْتَعِيلِكُ الطَّمَانَ الْمُعْتَعِيلِكُ الطَّمَانُ الْمُعْتِيلِكُ الْمُعْتِيلِكُ الْمُعْتِيلِ الْمُعْتِيلِكُونَ الْمُعْتَعِيلِكُونَ الْمُعْتَعِيلِكُ الْمُعْتِيلِكُونَ الْمُعْتِلِقُونَ بَالْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتَعِيلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِعِيلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلُونَ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِلِكُونُ الْمُعْتِلِكُونَ الْمُعْتِل

وَانَ نَسَبَ وَالِدَةَ حَفَرَتِ سَيْدِنَا وَمَوْلَانَا الْغَوْتِ الْآغَفَامِ الشّهْبِ الشّهْعِ خُتَى الدِّنِي عَبْدِ الْقَادِرِ الْحِبْلَا فِي تَبْدِ الْقَادِرِ الْحِبْلَا فِي قُنِي عَبْدِ الْقَادِرِ الْحِبْلَا فِي قُنِي عَبْدِ الشّهْرَةِ وَهُوَ الشّهْدُ الشّهْدُ عُتَى النّهْ فِي عَبْدُ الْقَادِرِ الْحِبْلَا فِي قُنِي عَبْدِ اللّهِ الشّهْدِي عَبْدِ اللّهِ الشّهْدِي آنِ الشّهْدِي آنِ عَمَالِ الدِّيقِ فَتَبْدِ ابْنِ الشّهْدِي قَنْهُو و ابْنِ الشّهْدِي آنِ الشّهْدِي أَنْ الشّهْدِي الْمُعَادِي النّهِ الذّي الشّهْدِي الْمُعادِي الْمُعالِي الْمُعَادِي الْمُعالِي الْمُعَادِي الْمُوالِي الْمُعادِي الْمُعاد

فَلَهَا كَانَ الْعِلْمُ اَشْرَفَ مَنْفَتِةٍ وَآجَلُ مَرْتَبَةٍ وَآيَقِي مَفْعَرَةٍ وَآنْفَعَ مُتَجْزَةٍ الْفِيكُونِ لَيْ يَعْجَبُورَ الْعَالَمِينَ وَالْمُؤْسِلِيْنَ صَلَوَاتُ اللّهِ عَلَيْهِمَ آخِيهِنَ صَارَ الْفَلْبَاءُ عَوْاصَ عِبَادِ اللّهِ الّذِينَ اجْتَبَاهُمُ إِلَى مَعَالِمِ يَعْرِينُهِ الْفَضِلِ آثَرَهُمْ وَاصْطَفَاهُمْ وَهُمْ وَرَقَةُ الْأَنْهِينَاءُ وَخُلَفَالْهُمْ وَ سَادَاتُ الْمُرْسَلِينَ وَعُرَفَاعُمْ اللّهُ وَعَالَى اللّهُ تَعَالَى اللّهُ مَعْلَمُ الْمُرْسَلِينَ اصْطَفَيْنَا مِن عِبَادِنَا فَيَالُهُمْ وَ سَادَاتُ الْمُرْسَلِينَ وَعُمْ وَرَقَةُ الْأَنْهِينَاءُ وَخُلَفَالُهُمْ وَ سَادَاتُ الْمُرْسَلِينَ وَعُمْ اللّهُ عَلَيْهِ وَمِنْهُمْ مَعْلِيلًا الْمُرْسَلِينَ الْمُعْلِقَالِينَ السَّاعُ وَيَعْلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمُ الْمُلْمِلُونَ اللّهُ وَمَعْهُمْ سَاءِى إِلْمُؤْوَاتِ وَكُنّا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الْمُرْسَلِينَ وَيَعْلَمُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ الْمُلْمِعُونَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ الْمُلْمَاعُونُ وَاللّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَاللّمَ اللّهُ عَلَيْهُ وَالْمُلُمِ الْمُلْمَاعُونُ وَاللّمُ الْمُرْتَعِقِيلُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَقَالَ اللّهُ وَاللّمُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَاللّمَ السَّمَاءُ وَيَعْمُ لَوْمُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَاللّمَ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَاللّمَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَاللّمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّمُ اللّهُ وَاللّمُ اللّهُ اللّهُ وَمُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ وَاللّمُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ الْمُلْمَاءُ الْمُلْمَاءُ الْمُلْمَاءُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمَاءُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

### من من الأسرار ٥٠٠٠ (140 ١٤٥٠ عربي من ١٤٥٠)

قَى الْتَهَسَى مِنَا يَعْطَى الطَّلَابِ آنَ تَعْبَعَ لَهُ نَتَحَةً مِن فَلِكَ كِفَايَةَ الْعِنَا تَبْهَدُنَا لَهُ هَذَا الْاِنْهَا وَالْمَالِ الْاَعْبَا وَالْمَالِيَّ الْاَلْمَالِ فِيهَا يُعْبَاعُ اللَّهِ الْآثِرَادِ الْمَلَالِ وَالْمَالِيَّ الْاَلْمَالِ فِيهَا يُعْبَاعُ اللَّهِ الْمَلِيَةِ وَعِمْرِ عَن فَصْلًا بِعَلَم حُرُوفِ كُلِيتِه لَا اللهِ إِلَّا اللهِ عَمْلُ اللهِ وَعَلَم اللهِ اللهُ مُعَيَّلُ وَالْمَالُولُ اللهِ وَعَلَم اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَمْلُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمْلُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَمْلُ اللهُ الله

#### - المُقَدِّمَةُ فِي آيَانِ إِبْيَلَا الْخَلْقِ ٥٠٠

### من من الأسرار ١٤٠٠ (141 من عرب الأسرار ١٤٠٠ من المنتن من الأسرار

الْأَرُوَّ ۚ انْسَتْ فِي الْآجَسَادِ وَنْسِيَتْ مَا الَّخَذَتْ مِنْ عَهْدِ الْمِيْفَاقِ فِي يَوْمِ الْسَتْ بِرَيِّكُمْ قَالُوْا بَلِي فَلَمْ تَرْجِعُ إِلَى الْوَظْنِ الْأَصْلِيِّ فَيُرَحُمُ الرَّحْمَانُ الْمُسْتَعَانُ عَلَيْهِمْ بِإِنْوَالِ الْكُتُبِ السَّمَاوِيّةِ ثَذَ كِرَةً لّهُمْ بِذَٰلِكَ الْوَطْنِ الْأَصْلِيّ كَمَا (قَالَ اللهُ تَعَالَى) وَذَكِرَهُمْ بِأَيَّامِ اللهِ آئ أَيَّامِ وَصَالِهِ فِمَا سَبَقَ مَعَ الْأَرْقِح فَيَبِينَعُ الْأَنْبِينَاءَ جَاءُوا فِي الدُّنْمَا وَفَعَبُوا إِلَى الْأَخِرَةِ لِهُذَا التَّنْبِيْهِ فَقُلِّ مَنْ تُذَكِّرَ وَرَجَعَ وَاشْتَاقَ وَوَصَلَ اِلَيْهِ أَيْ إِلَى وَظَيْهِ الْأَصْلِيّ حَثَى ٱفْضَعِ النَّبُوّةُ إِلَى الزُّوجِ الْأَعْظِيمِ الْمُحَمَّدِي خَاتَمِ الرِّسَالَةِ وَالْهَادِينِ مِنَ الطَّلَالَةِ فَأَرْسَلَهُ إِلَى هٰؤُلَاءِ النَّاسِ الْغَافِلِلِينَ لِيَفْتَحَ بُصَوْرَ تَهُمْ مِن نُومِ الْغَفْلَةِ فَيَدْعُوهُمْ إِلَى اللهِ تَعَالَى وَوِصَالِهِ وَلِقَاء بَعَالِهِ الْأَزْلِي كَيَا قَالَ اللهُ تَعَالَى قُلْ هَذِهِ سَبِيْنِي آدعُوا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيْرٌ ۚ إِنَّا وَمَنِ اتَّبَعَنِي (قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ﴾ أفتاني كَالنُّجُوْمِ بِأَيِّهِمُ افْتَدَّيْتُمْ المُتَلَيْتُمْ وَالْبَصِيْرَةُ مِنْ عَيْنِ الرَّوْحِ تَفْتَحُ فِي مَقَامِ الْفُؤَادِ لِلْأَوْلِيّاء وَذَلِكَ لَا تَعْضُلُ بِعِلْمِ الظَّاهِرِ بَلْ بِعِلْمِ اللَّذِنِ الماطن كتا قال الله تعالى وَعَلَيْفه مِن لَدُنَاعِلْهَا فَالْوَاجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ تَعْصِيلُ يَلْك الْعَيْنِ عَلَى آهْلِ الْمَصَائِرِ بَأَخْذٍ الْتَلْقِيْنِ مِنْ قَنْيَ مُرْشِدٍ فَقَيرٍ مِنْ عَالَمِ اللَّاهُوتِ قَيَا أَيْهَا الْإِخْوَانُ اِنْتُوبُوا وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ وَنَ زَبِّكُمْ بِالتَّوْبَةِ كُمَّا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَسَارِعُوْا إِلَى مَغَهِرَةٍ مِنْ رَّبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضَهَا السَّيَوْثَ وَالْأَرْضُ أُعِنَّتُ لِلْمُتَّقِيْقِ وَادْخُلُوا فِي الطَّرِيْسِ وَالْجِعُوا إِنْ رَبِّكُمْ مَعَ هَيْجِ الْقَوَافِلِ الزُّوْحَائِيَّةِ فَعَنْ قَرِيْبِ يَنقَطِغُ الطَّرِيْقُ وَلاَ يُؤجَّدُ الرَّفِيْقُ إِلَّى ذَٰلِكَ الْعَالَمِ وَمَا جِنْنَا لِتَغَمَّدُ فِي هَذِهِ الدُّنْيَا الدَّيْنَةِ الْقَرَائِةِ وَلَا لِأَجَلِ الْآكُلِ وَالثَّرْبِ وَلِتَغْتَعَ بِالْمُهِمَّاتِ التَّغْسَالِيَّةِ الغَيِهْقَةِ فَتَمِينُكُمْ مُتَقَطِرٌ مُغَمُّوْمُ لِأَجَلِكُمْ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلاَمُ غَيِّي لِآجَلِ أَفْيِقَ الَّذِي الزَّمَانِ. فَالْعِلْمُ الْبُنَرُلُ عَلَيْنَا عِلْمَانِ قَاهِرُ وَبَاطِنُ يَعَنِي الشَّرِيَّعَةُ وَالْمَعْرِفَةُ فَأَمْرَ بِالشَّرِيْعَةِ عَلَى ظَاهِرِيَّا وَبِالْمَعْرِفَةِ عَلَى باطِيمًا لِيُنْسِخُ مِنْ إَجْرِهَاعِهِمَا عِلْمُ الْتَقِيْقَةِ كَالشَّجْرَةِ وَالْأَوْرَاقِ يَعْضُلُ مِنْهَا الشَّمَرَةُ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ مَرَجَ الْبَعْرَيْنِ بَلْتَقِيَّانِ بَيْنَهُمَا بَرْزُ خُ لَا يَهْ فِينَانِ الْآيَةَ وَالَّا فَيِهْجَزَّدِ عِلْمِ الظّاهِرِ لَا يُعْطَلُ الْتَقِيْقَةُ وَلَا يَصِلُ إِنَّ الْمَقْصَوْدِ فَالْعِبَادَةُ الْكَامِلَةُ بِهِمَا لَا بِأَحْدِهِمَا كُمَّا قَالَ اللهُ تُعَالَى وَمَا خَلَفْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبَدُونَ آتَى لِيَعْرِفُونِ أَمْنَ لَّهُ يَعْرِفُهُ كَيْفَ يَعْيُدُهُ فَالْمَعْرِفَةُ إِنَّمَا تَعْصَلُ بِكَشْفِ جِهَابِ النَّفْسِ عَنْ مِرْ أَةِ الْقَلْبِ بِمُصْفِيَتِهَا فَرَزى فِيْهَا يَعَالُ الْكَانِ الْمَخْفِي فِي وِرِ لَتِ الْقَلْبِ كَمَّا قَالَ اللَّهُ تَعَالَ فِي حَدِيْتِ الْقَلْمِينِ كُنْتُ كَثُرًا تَخْفِيًّا فَأَحْبَهْتُ أَنْ أَعْرَفَ فَقَلَفْتُ الْقَلْق لِكُنُ أَغْرِفَ لَلِهٰذَا تَبَيَّنَ أَنَّ اللَّهَ تُعَالَى خَلَقَ الْإِنْسَانَ لِمَغْرِقَتِهِ فَالْمَغْرِقَةُ عَلَى نَوْعَيْنِ مُغْرِقَةٌ صِفَاتِ اللَّهِ تَعَالَى وَمَعْرِقَةُ ذَاتِهِ أَمْعُرِقَةُ الصِّفَاتِ تَكُونُ حَظَّ الْجِسْمِ فِي الذَّارَانِي وَمَعْرِقَةُ الذَّاتِ تَكُونُ حَظَّ الرُّوحِ الْغَلْسِي فِي الْأَخِرَةِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَ وَأَيَّدُنَاهُ بِرُوحِ الْقَدْينِ وَهُمْ مُؤَيِّدُونَ بِرُوحِ الْقُدُينِ وَهَاتَانِ الْيَغْرِ فَتَانِ لَا يُعْضَلانِ إِلَّا بِعِلْمَنْنِ عِلْمِ الظَّاهِرِ وَعِلْمِ الْمَاطِنِ وَمِمَّا الْمَدُ كُورَيْنِ كُمَّا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ الْجِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمٌ بِاللِّسَانِ وَفُلِكَ مُجَّةُ اللَّهِ عَل عِبَادِهِ وَعِلْمٌ بِالْجِنَانِ فَلْلِكَ الْعِلْمُ الثَّافِعُ يُعْضَولِ الْمَغْضَودِ وَالْإِنْسَانُ يُعْتَاجُ أَوَّلًا إلى عِلْمِ الشِّرِيْعَةِ لِيُحَصِّلَ الْمَنْنُ كُسْتِ مُعْرِقَتِهِ فِي عَالَمِ مَعْرِقَةِ الصِّفَاتِ وَهُوَ الدَّرَجَاتُ - ثُمَّ إِنْ عِلْمِ الْبَاطِنِ لِيُحْصِلُ الرُّوحُ كُسْبَ مَعْرِفَتِهِ فِي عَالَمِ مَعْرِقَتِه وَذَٰلِكَ لَا يَعْصُلُ إِلَّا بِتَرْكِ الرُّسُومَاتِ الَّتِي فِي مُعَالَقَةُ الضّرِيْعَةِ وَالظّرِيْقَةِ وَحُصّوْلُه بِقَبُولِ الْهُمَّقَّاتِ التَّفْسَانِيَّةِ وَالرُّوعَانِيَّةِ لِرَضَاء اللهِ تَعَالَى بِلَّارِيَّاءُ وَلَا خُمْعَةٍ (كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى) فَيَن كَانَ يَرْجُوا لِغَاءُ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَالِمًا وَّلَا يُشْرِلَكَ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَعَلَّا وَعَالَمُ الْمَعْرِفَةِ وَهُوَ عَالَمُ اللَّاهُوبِ. وَهُوَ الْوَظِنُ الْاَشْرِقُ الْمَدُّ كُورُ الَّذِينَ

### من من الأسرار ١٤٥ ١٤٥ من عربالأسرار من الأسرار من المناس من المناس من المناسرار من المناسرار من المناسر المناس

خَلَقَ فِيْهِ الرُّوحُ الْقُلُمِينَ فِي آخسَ التَّقُونِمِ وَالْهُوَ ادْمِنَ الرَّوْحِ الْقَلْمِينَ الْإِنْسَانِيُ الْعَلِيقِي الَّذِي أَوْدِعَ فِي لُتِ الْقَلْبِ وَيَظْهَرُ وُجُوْدُدْبِالظَّرْبَةِ وَالتَّلْقِيْنِ وَمُلَازَمَةِ كَلِيَةِ لَآرِلَةَ إِلَّا اللهُ بِلِسَانِهِ الْإِنْ اللهُ بِلِسَانِهِ الْجَنَانِ بَعْنَ حَيْوةِ الْقَلْبِ جِرْنَ لُسَيْدَهُ الْمُقَصَوِفَةِ طِفُلَ الْمَعَافِيٰ لِأَنَّهُ مِنَ الْمَعْدَوِتَاتِ الْفُلْسِيَّةِ وَتَسْبِيتُهُ طِفُلًا يُوصَالِ (أَحَدُهُمَا) آنَّه يَتَوَلَّدُ مِنَ الْقَلْبِ كَتَوَلِّهِ الطِّعْلِ مِنَ الْأَيْمِ وَيُرَبِّيْهِ الْوَالِدُ فَيَكُورُ قَلِيلًا إِلَى الْمُلْوعُ. (وَالفَّافِيُ) آنَ تَعْلِيْهَ الْعِلْمِ يَكُونُ لِلْأَطْفَالِ غَالِبًا تَعْلِيْهُ عِلْمِ الْمَعْرِفَةِ لِهَذَا الطِّفْلِ آيَضًا: ﴿وَالشَّالِثُ ﴾ آنَ الطِّفْلَ مُطَهَّرٌ مِنَ آذِنَاسِ الذُّنُوبِ الظَّاوِرَةِ فَهٰذَا أَيْضًا مُتَّهُرُ مِنْ دَنَسِ القِرْ لِهِ وَالْغَفْلَةِ وَالْجِسْمَانِيَّةِ: ﴿ وَالرَّابِعَثْ ﴾ أَنَّ مِفْلَ هٰذَهِ الصُّوْرَةِ الصَّافِيَةِ لِلْوَلْدِ ٱكْثَرُ وَلِذَٰلِكَ يُزِى فِي الْمَنَامَاتِ عَلَ صُورَةِ الْمُرَادِ كَالْمَلاَيْكَةِ ؛ ﴿وَالْعَامِتَةُ ﴾ أَنَّ لِلْهَ تُعَالَ وَصَفَ نَمَاجُ ٱلْجَنَّةِ بِالطِفْلِيَّةِ بِعَوْلِهِ عَزَّوْجَلَّ وَيَطُوْفُ عَلَيْهِمْ وِلْمَانَ فَعَلَّمُونَ وَبِعَوْلِهِ عَزَّوْجَلَ عِلْمَانُ لَهُمْ كَأَنَهُمْ لُؤْلُوا مَّكُنُونِ. (ٱلسَّادِسُ) آنَّ هٰلَ: الْإِسْمُ كَانَ لَهَ بِإِغْتِبَارِ لَطَافَتَهِ وَنَظَافَتَهِ: (اَلسَّابِعَةُ) أَنَّ اِطْلاَقَ هَذَا الْإِسْمِ عَل سَمِيْلِ الْمَعَادِ بِإِغْتِبَارِ تَعَلَّقِهِ بِالْبَنْنِ تَتَغُلِم بِهُورَةِ الْبَشْرِ بِنَاءٌ عَلَى أَنَّ إطْلَاقَة عَلَيْهِ لِأَجَلِ مَلَاحَتِه لَا لِأَجَلِ إسْتِضْفَارِهِ وَنَظْرًا إلى بِدَايَةِ حَالِهِ وَهُوَ الْإِنْسَانُ الْعَلِيْقِلِيُّ لِأَنَّ لَهُ يَسْبَةٌ مَعَ اللُوتَعَالَى فَالْجِسْمُ وَالْجِسْمَانِيُّ لَيْسَى قَوْرَ مَانِ لَهُ لِغُولِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ فِي مَعَ اللَّهِ وَفَيقَ لَايَسَعُ قِيْهِ مَلَكَ مُقَرَّبٌ وَلَا بِي مُرْسَلُ وَالْهُرَادُ مِنْهُ بَنْمِ يَتَّ الْنَبِي صَلَّى لللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَ مِنَ الْهَلَكِ الْهُقَرَّبِ رُوْحَائِيَّتُهُ الَّتِي عُلِقَت مِن نُورِ الْهَبْزُوبِ. كَمَا أَنَّ الْمَلُكُ مِنْهُ قَلَا مَلْكَلُ لَهُ فِي نُورِ اللَّاهُوتِ وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلُوةُ وَالسَّلَامَ أَنَّ بِلُّهِ جَنَّةً لَا فِيهَا حُورٌ وَلَا قَصَوْرٌ وَلاَ عَسَلٌ وَلَا لَيْنَ بَلْ أَن يَنظُرُ إلى وَجُو اللَّو تَعَالَى كَمَا قَالَ جَلَّ جَلَالُهُ وُجُوْهُ تَوْمَيْنِ تَاحِرَةً وَكُمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلائم سَتَرَوْنَ رَبُّكُمْ كَمَا تَرَوْنَ الْعَبَرَ لَيْلَةَ الْبَالِ وَلَوْ دَحَلَ الْمَلَكُ وَالْجِسْمَا لِيُّ فِي هٰذِهِ الْعَالَمِ لَاحْتُرَقَعُهَا (كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَ) في عَدِيْتِ الْفُدْسِ لَوْ كَشَفْتُ جُنَابٍ وَجُهِ جَلَالَ لَاحْتُرَقَتْ كُلُّ مَا إِنْعَلَى ِ الله وَيَسْمِ ثِلُ وَ كُمَّا قَالَ جِنْرَائِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَوْ دَنَوْتُ أَمُلَةً لَا خَتْرَفْتُ

#### مه الفصل الاول في بَيَانِ رُجُوع الإنسانِ أَلَى وَظيهِ الأَصْبِي في ...

### 

الْعَالِيهِ خَيْرٌ مِنْ عِبَادَةِ الْعَاهِلِ بَعْدَ حَيَابِ الْقُلْبِ بِنُورِ الشَّوْحِيْنِ وَبَعْنَ مُلَازَمَةِ أَنْهَا التَّوْحِيْنِ بِلِسَانِ البَرْ بِغَيْرِ حَرْفِ وَلَا صَوْبِ كَهَا قَالَ اللهُ تَعَالَى اللهُ ا

قُلُوبُ الْعَاشِقِينَ لَهَا عُيُونَ تَرَى مَا لَا يَوَاهَا التَّاطِئُونَا لَهَا اَجْنِكَةً تَطِيْرُ بِقَيْرِ رِيْقِي إِلَى مَلَكُوبِ رَبِ الْعَالَبِيْنَا

#### الفضل الثانى: في بَيَانِ رَدِ الإِنْسَانِ الله السَّافِلَانَ السَّافِلَانَ السَّافِلَانَ السَّافِلَانَ

لَهَا خَلَقَ اللهُ الرُّوْحُ الْغَلْمِقَ فِي آخَسَيِ الشَّغُونِيمِ فِي عَالَمِ اللَّاغُونِ فَأَرَادَ آن يَرُدُرِقَ الْأَسْفَلِ إِرْ يَادَقِ الْأَنْمِينَةِ وَالْمَرْبَةِ فَلَا الْمَالُونِ وَالْمَانُونِ وَمَعَهُ اللَّوْلِيَاءُ وَالْأَنْمِينَاهُ فَرَدَّةَ آوَلًا إِلَى عَالَمِ الْمُتَرُوْبِ وَمَعَهُ اللَّهُ التَّوْمِيْهِ فَيُعَمِّ مِنْهُ كَسَوَةً وَكَنَا إِلَى عَالَمِ الْمُلْكِ فَكَنَى لَهُ كِسُوةً عَنْهُ مِنْ فَوْدَائِمَةُ فِي فَلْكَ الْعَالَمِ وَالْمَسَ مِنْهُ كَسَوَةً وَكَنَا إِلَى عَالَمِ الْمُلْكِ فَكَلَقَ مَنْ فَوْدَائِمَ فَيْ فَلْمَا الْعَالَمِ وَالْمَسَى مِنْهُ كَسَوَةً وَكَنَا إِلَى عَالَمِ الْمُلْكِ فَكَا فَي الْعَلَى وَالْمَسْمِ فَيْ لَكُونِهِ وَمَعْهُ كَمْ وَالْمُونِ وَالْمُلْكِ فَيْ لَكُونِهِ وَمَعْهُ لِلْمُلْكِ فَيْ فَوْدَ الْمُلْكِ فَيْ وَمُعْلِمُ الْمُلْكِ فَيْ فَيْ الْمُلْكِ فَيْ فَيْ اللّهُ الْمُلْكِلُونَ وَالْمُلْكِ فَيْ فَيْ اللّهُ لَكُونِهِ وَمُعْمُولِ اللّهُ وَالْمُلُونِ وَالْمُلُولِ فَيْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَيْ اللّهُ اللّهُ وَلِي مُنْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُؤْلِقُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولِ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلِلْكُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَالل

### مه من الأسرار ٥٠٥٠ [144] ١٩٠٥ عربي من الأسرار ١٩٠٥ م

وَ زَرَعُ بَنْرَ الضَّرِيْعَةِ فِي آرَضِ الْقَلْبِ لِيَنْبُتَ فِيهَا خَبَرَةُ الضَّ لِعَةِ وَتَفَهُرُ عَلَيْهَا خُبَرَكَ البَّرَجَاتِ امْرَاللهُ تَعَالَ الْأَرْوَاحُ كُلَّهَا بِلْخُولِ الْبَسِ فَفْضِهَ لِخُلِ وَاحْدِمِمْهَا مَوْضِعٌ فِيْهِ فَوَضِعُ الرُّوْجِ الْجُسْمَانِ مِنْهُ فِي الْبَسْدِيةِ اللَّهِ وَمَوْضِعُ الرُّوْجَ الْجُسْمَانِ مِنْهُ فِي الْبَسْدِيةِ النَّهِ وَاحْدِمِمْهُا مَوْضِعُ الرُّوْجَ الْجُسْمَانِ مِنْهُ فِي الْبَيْرُ فَلِكُلِ وَاحْدِمِمْهُا مَوْضِعُ فِيْهِ الرَّوْجِ الْجُسْمَانِ مِنْهُ فَي الْبَسْدِي السَّوْرُ فَلِكُلِ وَاحْدِمِمْهُا عَانُوتُ فِي بَلْكِي الْفَهُ وَالْمَالِيَةُ وَالْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ تَعَالَى اللهُ مُعَامِلَةُ فِي وَجُورِهِ لِلْأَلْمُ اللهُ اللهُ مُعَامِلَةً فِي وَجُورِهِ لِلْأَلْمُ اللهُ اللهُ مُعَالِي الْمُلْورِ (وَ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى اللهُ اللهُ اللهُ مُعَامِلَة فِي اللهِ اللهُ الله

#### الفصل الثالث: في بَيَانِ حَوَانِيْتِ الْأَزُواحِ في الْجَسَدِ الفصل الثالث: في بَيَانِ حَوَانِيْتِ الْأَزُواجِ في الْجَسَدِ

قَتَانُوتُ الرُّوْعَ الْهِسْمَانِ مِنَ الْمَدْنِ الصَّدَرُ مَعَ الْهَوَارِعَ الظَّاهِرَةِ وَمَعَاعَهُ الغَمِ لِعَةُ وَمُعَامَلُكُهُ الْعَمَلُ بِالْمَقَرُ وَمَاتِ النَّهِ مَا النَّهِ الْمَالِمَ وَالْمَهُ وَالْمُنْ اللَّهُ مِنَا اللَّهُ وَالْمُنْ الْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْ الْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ فَيَا قَالَ اللَّهُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ فَيَ النَّذِيلِ كَمَا قَالَ اللَّهُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ فَي النَّذِيلِ الرَّفَةِ الْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ فَي النَّذِيلِ الرَّفْقِ الْمُنْفِقِ عَلَى الْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَلَا مِنْهُ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفِقِ وَلِنَاقِ الْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ وَلِكَ وَاقْفُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ وَالْمُنْفِقِ وَالْمُنْفُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ والْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقُولُ وَالْمُنْفِقُولُ الْمُنْفِقِلُولُولُ وَالْمُنْفِقُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُول

وَعَاثَوْتُ الرُّوْجَ السُّلْطَانِي الْفَوَادُ وَمُتَاعُةُ الْبَغِرِفَةُ وَمُعَامَلَتُهُ مُلَازَمَةُ الْوَسْفَاء الْآرْبَعَةِ الْبُعَوْشِطَاتِ بِلِسَانِ الْجُنَاقِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْجِلْمُ عِلْمَانِ عِلْمَ بِالْبِسَانِ فَلْلِكَ كَفَةُ اللهِ عَلْ غَلْقِهِ وَعِلْمٌ بِالْجِنَانِ وَذٰلِكَ الْجِلْمُ التَّافِعُ إِنْ الْمُنَافِعِ السَّلَامُ الْجُنَانِ وَذُلِكَ الْجِلْمُ التَّافِعُ إِنْ الْمُنَافِعِ الْمِلْمُ فَى هٰذِهِ الدَّائِرَةِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوَلِمُ الْوَلِمُ الْمُنَافِعِ الْعِلْمُ فَى هٰذِهِ الدَّائِرَةِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوَلِمُ الْمُنَافِعِ الْعِلْمُ فَى هٰذِهِ الدَّائِرَةِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْوَلِمُ الْمُنَافِعِ الْعِلْمُ فَي الْمُنْ الْمُنَافِعِ الْعِلْمُ فَي الْمُنْ الْمُنَافِعِ الْمَائِمِ وَكُلْ مَا هُو بَطَلَى فَهُو الشَّلَامُ الْوَلِمُ الْمُنْ الْمُنَافِعِ الْمُلْمُ فَي هٰذِهِ الدَّائِرَةِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْفَرَانَ عَلَى عَدْرَةِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْواتِ مِنْ عَدْرَةِ الْمُنْ فَعُولُ مَا هُو بَطَلَى فَهُو آنْفَعُ وَالرَّحَ لِاللّٰهِ الْمُنْ اللّٰهُ الْوَالِمُ اللّٰمُ الْمُنْ الْمُنْفِقُ الْمُوالِقُولِ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُل

# م بر الأسرار ١٩٥٠ (145 م. ١٩٥٠ عربي من الأسرار ١٩٥٠ م. ١٩٥٠ م.

إِنْهُجَرَتُ مِنْ طَرْبِ عَصَا مُوْسِي عَلَيْهِ السَّلَاهُ كَمَا قَالَ لِنَهُ تَعَالَىٰ وَإِذِ السَّتَنْفَى مُوْسِ لِقَوْمِهِ فَقُلْمَا اللهِ بِيعَاكَ الْمُعَجَرَفَ مِنْهُ الْفَاهِرُ كَمَا الْمُعَارِ الْعَارِحِيّ وَالْعِلْمُ الظَّاهِرُ كَمَا الْمُعَارِ الْعَارِحِيّ وَالْعِلْمُ الظَّاهِرُ كَمَا الْمُعَارِ الْعَارِحِيّ وَالْعِلْمُ الْمُعَامِلُ الْمُعْمِيّ فِي الْرَافِعُ مِنَ الْرَوْلِ قَالَ اللهُ تَعَالَىٰ وَايَدُّ لَهُمْ الْرَوْضَ الْمَيْمِ فِي الْرَافِعُ مِنَ الْرَافِقِي عَمَّا فَوَ قُوَةً الْعَيْوِاللّهِ النَّفُسَانِيَةِ وَالْحَرَجُ اللهُ تَعَالَى مِنَ الرَحْى الْمَافَقِي عَمًّا فَوَ قُوَةً الْمُونِ النَّهُ مَا اللهُ تَعَالَى مِن الرَحْى الْمُؤْمِنِ وَالْمَالِيَّةِ وَالْمُورِ عَلَى مِنَ الْرَحْى الْمُؤْمُونَ الْمُورِعِيقِ وَالْمُورِعِيقِ السَّلِمُ الْمُؤْمُونَ الْمُورِعِيقِ اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَالَى اللهُ مُعْلَى اللهُ وَعَالَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى اللهُ وَعَلَى الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُ وَاللّهُ وَمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمُونِ وَالْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنُ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمِنَ وَاللّهُ الْمُؤْمِقُ الْمُؤْمِنُ وَاللّهُ الْمُؤْمِنَ وَالْمُؤْمُونَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمِنُ وَاللّهُ الْمُؤْمِنَ الْمُؤْمِنَ وَاللّهُ الْمُؤْمِنَ وَاللّهُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمُونِ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونَ وَالْمُؤْمُولُولُ اللّهُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ اللّهُ الْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ وَالْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ وَاللّهُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونَ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُونُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْم

ٱلْفَصْلُ الرَّابِعُ: فِيُ بَيّانِ عَلَدِ الْعُلُوْمِ 💮 🗫

قَالْعِلْمُ الظَّاهِرُ إِثْنَى عَفَرَقَتًا وَكَذَا الْعِلْمُ الْبَاطِنُ لَمَا ثَنَا عَمْرَ فَقَا فَقَسَمَ بَيْنَ الْعَامِ وَالْقَاصِ عَلَى قَبْدِ الْإِسْتِعُبَادِ فَالْعَلُوْمُ مُنْتَعِرَةٌ عَلَى الْرَبْعَةِ أَبُوابٍ:

> ٱلْبَاكِ الْأَوَّلُ: ظَاهِرُ الشَّرِيْعَةِ مِنَ الْأَمْرِ وَالتَّهِي وَسَائِرِ الْآخَكَامِ. وَالظَّافَ: بَاطِهُمَا مَقَيْتُهُ عِلْمَ الْبَاطِي وَالطَّرِيْقَةِ \_

وَالغَّالِيفُ: ٱلْبَاطِنُ سَفَيْتُهُ عِلْمَ الْمَعْرِقَةِ -

وَالرَّابِعُ: أَبُطَنْ الْبُوَاطِن وَسَفَيْتُهُ عِلْمَ الْعَقِيْقَةِ. فَلَا بُذَّونَ تَعْصِيلَ كُلْهَا ـ

كُمَا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ الشَّرِيْعَةُ خَجْرَةُ وَالطَرِيْعَةُ اَغْصَاعُهَا وَالْمَعْرِفَةُ اَوْرَفُهَا وَالْمَعْيِفَةُ مَّمْرُهَا وَالْعُرَانَ جَامِعُ عَيْمِهَا بِالذَّلَالَةِ وَالْإِشَارَةِ تَفْسِيْرًا اَوْتَأْوِيْلًا (قَالَ صَاحِبُ الْمَجْمَعِ ) التَّفْسِيْرُ لِلْعَوَامِ وَالقَّاوِيْلُ لِلْمُوَاصِ لِاَنْهُمُ النَّهُ وَالْمَارَةِ تَفْسِيْرًا اَوْتَأُولِلًا (قَالَ صَاحِبُ الْمَجْمَعِ ) التَّفْسِيْرُ لِلْعَوَامِ وَالقَّاوِيْلُ لِلْمُواتِ الْعُلَمَةِ الْمُؤْمِنُ وَالْمُسْتِحَكُمُ فِي الْعِلْمِ كَشَجَرَةِ النَّعْلِ أَصْلُهَا كَابِتُ فِي الْمُؤْمِّ الْمُعْلِقِ أَصْلُهَا كَابِتُ فِي الْمُؤْمِّ وَمُعْمَى الرَّسُوعُ الشَّمْوَعُ الْمُؤْمِّ وَالْمُواتِ وَالْمِسْتِحَكُمُ فِي الْعِلْمِ لَهُمْ المَّالِقُ فِي الْمُؤْمِّ وَمُعْمَى الرَّسُوعُ الْمُؤْمِّ الْمُؤْمِنُ وَالْمُواتِ وَمُعْمَى الْمُؤْمِنُ وَمُعْمَى الرَّمُونَ وَمُعْمَى الرَّمُونُ وَمُعْمَى الرَّمُونَ وَمُعْمَى الرَّمُونُ وَالْمُولِيْقِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ السَّمَاءُ وَمُنْ التَّامِينَ السَّمَاءُ وَمُنْ التَّالِيَالُهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ وَمُعْلِقِيلُولُولُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّمُ عَلَى الْمُؤْمِنُ اللَّهُ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُومُ الْمُؤْمِنُ وَمُعْلِقُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُولُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ اللْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُولُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ

ٱبُوَابُ الْبَوَاطِي (ثُمَّرَ الْعَبْلُ) مَامُورٌ بِغِيّامِ الْإَمْرِ وَالغَهِيّ وَفُقَالِقَةِ الثَّفْيِي فِي كُلِّ دَائِرَةٍ مِنَ النَّوَائِمِ الْأَرْبَعِ فَالثَّفْسُ يُوسُوسُ فِي دَائِرَةِ الشَّرِيْعَةِ مِنَ النُّعَالِقَاتِ وَفِي دَائِرَةِ الطَّرِيْقَةِ مِنَ الْمُوَافَقَاتِ تَلْبِيْسًا كَدَّعُوى النَّبُوّةِ وَالْوَلَايَةِ وَفِي دَائِرَةِ الْمَعْرِ فَةِ مِنَ الشَّرْ لِ الْخَهْرِ مِنَ النُّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَّةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنَ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَّةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنِ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَّةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنِ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَّةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنِ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَّةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنِ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَنْعُوى الرَّيُونِيَةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتَ مِنِ الثَّوْرَ ابِيَّاتِ كَامُونَى الرَّيُونِيَةِ (كَمَاقَالُ اللَّهُ ثَعَالَى) آفَرَ أَيْتِاتِهِ الْمُونُونِيَةِ الْمُونُونِيَةِ الْمُعْلِي

وَ أَمَّا دَائِرَةُ الْعَقِيقَةِ فَلَا مَنْ غَلَ لِلشَّيْطَانِ فِيهَا وَلَا لِلنَّفْسِ وَلَا لِلْهَلَا لِكَةِ لاَنْ غَيْرَ اللهِ تَعَالَى يَعْتَرِ فَى فِيهَا (كُمَّا قَالَ جِبْرَاتِيْلُ عَلَيْهِ الشَّلَامُ) لَوْ دَنَوْتُ أَتُولَةُ لَآخَتَرَفْتُ فَيَغْلِصُ الْعَبْدُ جِيْنَتِدِهِ مِنَ الْخَصْبَانِ وَيَكُونُ فَغُلَصًا كَهَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَيِجِزَ لِكَ لَأُغُوِينَهُمْ أَعْتَجِينَ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ وَمَا لَمْ يَصِل الْحَقِيْقَةُ لَمْ يَكُنْ مُخْلَصًا لِأَنَّ الضِفَاتِ الْبَشِرِيَّةَ الْغَيْرِيَّةَ لَا تَغْيَى إِلَّا بِعَجَلِي الذَّاتِ وَلَا يَرْتَفِعُ الْجَهُولِيَّةُ الْأَبِيَ مَعْرِقَةِ الذَّاتِ أَعْلَى فَيُعَلِّمُهُ الله تعالى بلا واسطة من أَمُنَهُ عِلْهَا أَمُنْهَا فَيَعْرِفُهُ بِتَعْرِيْهِ وَيَعْبُدُهُ بِتَعْلِيْهِ كَالْوَهْمِ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَهُمَّاكَ يُشَاهِنَ الْأَرْوَاحُ الْقُنْسِيَّةُ وَيَعْرِفُ نَبِيَّهُ مُعَمَّلًا صَلَى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَيَنْطِقُ بِهَا يَتُدْرِلْ يَدَايَتَهِ وَالْآنْدِيَاءُ يُمَيَّرُ وَنَهُ بِالْوِصَالَ الزكبوين كها قال الله تعالى وعشن أوليك رويه فأقن لَّم يَصِلْ بِهَذَا الْعِلْمِ لَمْ يَكُنْ عَالِمًا في الحقيقة وَلَوْ قَرَأَ أَلْفَ ٱلْهِ مِنَ الْكُتُبِ يُعَيْمُ لَا يَبُلُغُ إِلَى الرَّوْحَانِينَةِ فَعَهُلُ الْجِسْمَانِينَةِ بِظَاهِرِ الْعُلُومِ جَزَّاؤُهُ الْجَنَّةُ فَقَطْ فَيَسْجَلَى عَكْسُ الضِفَاتِ أَمَّتُهُ. فَالْعَالِمُ لَا يَنْخُلُ مِنْجَرُدِ عِلْمِ الظَّاهِرِ إِلَى حَرْمِ الْفَلْسِي وَالْفَرْبَةِ لِآنُهُ عَالْمِ الظَّيْرَانِ وَالطَّيْرُ لَا يَطِيُّرُ إِلَّا يُعِنَاحَيْهِ فَالْعَبْدُ الَّذِينَ يَعْمَلُ بِعِلْمِ الظَّاهِرِ وَالْمَاطِن يَصِلُ إِنَّ ذَيْكَ الْعَالَمِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَ فِي حَدِيْتِ الْغُدُونِ يَاعَبُونِي إِذَا أَرْدَتُ أَنْ تَدْخُلَ حَرَيْ فَلَا تُلْتَقِتَ إِنَّى الْهَلْكِ وَالْمُلَّكُونَ وَالْجَرَرُوبِ لِأَنَّ الْهَلْكَ شَيْطَانُ الْعَالِمِ وَا مُلَّكُوبِ شَيْطَانُ الْعَارِفِ وَالْجَبْرُوتَ شَيْطَانُ الْوَاقِفِ مَنْ رَحِينَ بِأَعْدِمِهُمَا فَهُوَ مَظُرُودُ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَى آغِينِي مَظُرُودً الْقُرْبَةِ لَا مَعْرُودَ الدَّرْجَابِ وَهُمْ يَعْلَنْهُونَ الْقُرْبَةَ فَلَا يَصِلُونَ اِلَّذِيَّا لِآتَهُمْ طَيِعُوا غَيْرَ مُعْلَمِ لِآنَ لَهُمْ جَمَّاحُا وَاحِدًا وَ لِأَهْلِ الْغَرْبَةِ مَالَا عَيْنُ رَأَتْ وَلَا أَفْنَ سَمِعَتْ وَلَا غَطَرَ مَلْ قَلْبِ بَشْمٍ وَهِيَ جَنَةُ الْغَرْبَةِ لِأَفِيهَا حَوْرٌ وَلَا قُصْوَرٌ فَيَلْبَينَ للإنسان أن يُفرِف مِفدَارَ هُوَلَا يَنْ عَلَيْ لِمُفْسِهِ مَا لَيْسَ وَعَفِه كَمَا قَالَ عَلَيْ كَرْمَ اللّهُ وَجَهَهُ رَحِمُ النّهُ إِمْرَأُ عُرَفَ قَدْرَهُ وَلَمُ يَتَعَدَّ طَوْرَ دُوَحَفِظ لِسَانَهُ وَلَمْ يُطَيِعُ عُمْرَهُ فَيَنْبَعِيْ لِلْعَالِمِ أَنْ يَخْصُلَ مَعْنَى حَقِيْفَةِ الْإِنْسَانِ الْمُسَمَّى بِطِفْلِ الْهَعَانِيٰ وَيُرَيِّنِهِ مِمْ لَازَمَةِ أَمْمَاهُ الثَّوْجِيْدِ وَيَغُرُ جَمِنَ عَالَمِ الْجِسْمَانِيَّةِ رَال عَالَمِ الرُّوْمَانِيَّةِ وَهِيَ عَالَمُ النَّارِ لَهُسَ فِيْهِ غَيْرُ اللَّهِ هَيَارٌ وَهُوَ كَيْفُلِ صَفْرًاهُ مِنْ تُورِ لَا يِهَايَةً لَهُ وَطِفْلُ الْهَمَّانِي يُطِيُّرُ فِيْهَا وَيُوى عَبَّانِتِهَا وَغَوَائِتِهَا لَكِن لَا يُعْكِن الْأَنْهَارُ عَنْهَا وَهِنَ مُقَامُ الْمُوَعِينِينَ الَّذِينَ فَنَوَا مِنْ تَغْيِنِيهِ هِ فِي عَنْنِ الْوَحْدَةِ فَلَيْسَ لَهُ وَجُودٌ فِي الْهَذِي بِرُويَةِ يَمَالِ اللهِ كَمَا لَا يَرَى الْأَنْبِيّةَ نَفْسُهُ إِذَا أُمْلِلَ الشَّبْسُ فِيْهِ فَلَا جَرَمَ أَنَّ الْإِنْسَانَ لَا يَرَى نَفْسَهُ مِمْقَاتِلَةِ مَتَالِ الله لِعَلَيْةِ الْعَيْرَةِ ۉٵڵؠڂۅؿٛۊؿ۬ڵڟڛ<u>؋</u>

كُمَا قَالَ عِنْمَى عَلَيْهِ الشَّلَامُ الْ يَلِحَ الْإِنْسَانُ إِلَى مَلَكُوبِ الشَّهُوبِ حَثَى يُولُلُ مُرَّتَهُ فِي كَمَا يُولُدُ الطَّهُرُ مُرَّتَهُ فِي السَّهُوبِ حَثَى يُولُلُ مُرَّتَهُ وَجُوْدُهُ وَعَلَوْهُمُ مِنْ وَالْمُرَادُ مِنْهُ تَوْلُو طِفْلِ الْمَعَانِيُّ الرُّوْحَانِيُ مِنْ حَقِيفَة قَابِلِيَّة الْإِنْسَانِ وَهُو حِرُّ الْإِنْسَانِ يَظْهَرُ وَجُوْدُهُ وَعَلَوْهُم مِنْ الْمُنْوَاعُ مِنْ الرَّحِلِ وَالْمَرْأَةِ الْمُؤْمِنَ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ فَعُولِ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُولِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَى مَا اللَّهُ عَالِيَةً وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَوْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَقُ مُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ عَلَالِيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُومُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِ اللْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْ

# الأسرار ١٤٦٥ ١٤٦٥ عربي عربالأسرار ١٤٦٥ المحدود عربي عن الأسراد

صُوب:

### الفصل الخامس في بَيَانِ التَّوْبَةِ وَالتَّلْقِيْنِ ﴿ ﴿ الْعَلَمْ الْعَلَمْ الْعَلَمْ الْعَلَمْ الْعَلَمْ الْع

ٳۼڷۿٵؽٞٵڵؾۊٵؽڹٵڵؾۮ۫ػۅڗۊٙ؆ؙۼڞڶؙۯ؇ۧڽٳڶڰٙۊؾۊٵڶۼؙۻۏڿۊؠؚٵؿٞٳڴؽۑ؈ڐڣڸۼػؾٵۨٵڷڶڷڎؙڎۼٵڶۅٙٲڵۯٛڡۿۿػڸؾڎٙ ٵڵۼٞڣڒؽۊۼؽػڸؽڎؙ؇ٳڶڎٳڵۘٳ۩ؙؿۼۼٷۼۯڟ۪ڎۼؽڿڡؽڡٞڶؠۥؾۼؠۣؾۼؠۼٵ۫ؠؠۊؽڶؿؙۅڵٳؠػؙڸػڸؾۊؽۺۼڡؽٲڡٚۊۄٵڵۼٵڡٞۊۊٳڶ ػٵڽٵڶڴؙڟٷٳڿڐٵڶڮؽ؈ٛٵڵؠۼۼؽڎؙڣٵۏڞٳڎڽٵڵڠڵۺۼٛؽٳڎٵؙڿۮؘۼڎ۫ڒٵڶڠۏڿڽڔڡؽڡٞڵؠ؆ؿڡٚؿػٛۊ؈ٛڎؙڒٵػٳڡڵٳۊؾۮ۠ ۼؿڔٵڵۼٳڸۼڵٳؽڹۺؙڎۅڸۮڸڎٵؙڒڔڷػڸۼڎؙٵڂٛۏڿؽڔڣؙٵؙڰ۫ڒٵڹڡٷۻۼ؈ٛڗڿڽڝۼٵڡ۫ۼٵڔڽؠڵڟٷڸٵڶڟۜٵڿڔۣػڹٵڰٵڶٳڶڶڰ ؿۼٵڶۊٳڎٳڣؽڶڷۿۿ؆ٳڶۿٳڵٙٵڵڎٵڒڽڞڴؙڮٷؿڎٷۿۮٚٵؿ۫ڿۣؗ۫ڵۼۊٳڝ

وَالفَّالِيُ مَقَرُونَ بِالْمِلْمِ الْحَقِيْقِي كَبَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَاعْلَمْ اثَنَهُ لَا اِلهَ اِلاَّ اللهُ وَاسْتَغَفِرْ اِنَّ لَٰهِ وَالْمُؤْمِنِيْنَ وَالْمُؤْمِنَاتِ فَهْنَا التَّلْقِيْنَ بِسَبَبِ نُرُولِ هَذِوالْأَيْةِ الغَرِيْقَةِ لِآخِلِ الْقُواصِ -

-9-0-0-0-

بهان تلقين الذكر آؤل ما من تمنى أقرب الظري والطلاق والمهلها والمهلها من القي صلى الله عليه وسلَّم علي رض الله عَنهُ فَانْتَظَرَ النَّبِي صَلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْوَشَ فَنَزَلَ جِبْرَائِيْلُ عَلَيْهِ الشَّلَامُ وَلَقُنَ بِهَذِهِ الْكَلِمْةِ ثَلَالَ مَرَّاتٍ ثُمَّ قَالَ النَّبِي صَنَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمَا قَالَ جِنرَانِيلَ عَلَيْهِ السَّلَامُ ثُمَّ لَقَى النَّهِي صَنَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلِيًّا رْضِيَ لِلَّهُ عَنْهُ ثُمَّ جَاءً إِلَى أَضَابِهِ فَلُقَّتَهُمْ جَبِيْعًا فَقَالَ النَّبِيْ صَلَّى لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَدْ رَجَعْنَا مِنَ الْجِهَادِ الرَّضَعَرِ نَعَوْدُ إِلَى الْجِهَادِ الْأَكْبَرِيَعْنِي جِهَادِ النَّفْسِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الصَّادِ قُوَالسَّلَامُ لِيَعْضِ آختابِهِ أَعْدَى آعْدَائِكَ نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جُنْبَيْكَ فَلَا تَعْصُلُ فَتَبَّةُ اللَّهِ إِلَّا بَعْنَ فَهْرِ أَعْلَاء فِي وَجُؤُوكَ مِنْ نَفْسِ الْإَفْارَةِ وَاللَّوَامَةِ وَالْمُلْهَبَةِ وَتَطَلَّهُم مِنَ الْأَخْلَاقِ الذَّمِيْمَةِ الْبَهِيْمِيَّةِ كَمْحَبَّةِ إِيَادَةِ الْأَكْلِ وَالشَّرْبِ وَالنَّوْمِ وَالنَّفِهِ وَالسَّمْمِيَّةِ كَالْفَصْبِ وَالشَّهِ وَالسَّمْمِيَّةِ كَالْفَصْبِ وَالشَّهِ وَالسَّمْمِيَّةِ كَالْفَصْبِ وَالشَّرْبِ <mark>ۊٵڷڟٙۿ</mark>ڔۊٵڵڞٞؽڟٳڹؿڎؚػٵڷڮۼڔۊٲڵۼڿؠۊٵؗۼڣڔۊۼڹڔڟڸػ؈ڗٵڒڟٵڿٵڵۺۮڹؿٙڎۊٵڷڟڵۑؿۊڟٳڎٵػڟۿڗڝۼٵػڟۿڗ مِنْ أَصْلِ الذُّنُوبِ فَكَانَ مِنَ الْمُقَطِّقِرِ فِنَ والثَّوَّا بِثِينَ كَمَا قَالَ نَفْهُ تُعالَى إِنَّ اللّهَ يُعِبُ الشَّوَّا بِثِنَ وَيُعِبُ الْمُقطَّقِرِ فِنَ وَالثَّوَّا بِثِنَ كَمَا قَالَ نَفْهُ تُعالَى إِنَّ اللّهَ يُعِبُ الشَّوَّا بِثِنَ وَيُعِبُ الْمُقطَّقِرِ فِنَ تَابَ مِنْ خُبَرَّ دِ ظَاهِرِ الذَّنُوبِ فَالظَّاهِرُ إِنَّهُ لَا يَمْخُلُ تَعْتَ هَيْدِ الْآيَةِ وَإِنْ كَانَ تَايَبًا لِكِنْ لَيْسَ بِتَوَابٍ فَوَانَهُ لَغُظُ الْهُبَالْغَةِ فَالْهُرَادُمِنَهُ تَوْبَهُ الْخُوَاصِ فَمَالَ مَنْ يُعَوْبُ مِنْ فَبَرَدِ الذُّنُوبِ الظَّاهِرِ كَهَنْ يَقَطَعُ حَدِينَى الزَّرْعِ مِنْ فَرَعِهِ وَلَا يَشْتَعِلُ مِقَلْعِهِ مِنْ أَصْوَلِهِ فَيَعْمُتُ لِأَهْمَالَةَ ثَانِيًّا ٱكْثَرَ حِنَا كَانَ وَمِقَالُ الثَّوَابِ مِنَ الذُّنُوبِ وَالْأَخْلَاقِ الذَّعِيْمَةِ كُلِهَا كُمِّن يُقَلِّعُهُ مِنْ أَصْلِهِ فَلَا جَرَهُ أَنَّهُ لَا يَغَيِّتُ يَعْدَهُ إِلاَّ تَادِرًا فَالشَّلْهِ فِي يَعْدَهُ اللَّهُ تَقْتَعُ مَا سِوَى اللَّهِ تَعَالَى عَن قَلْبِ الْمُتَلَقِّنِ إِلَّنَ مَنَ لَمْ يَقْطِعِ الشَّجَرُ الْمُزَلَمْ يَصِلُ الشَّجَرُ الْخُلُو مُوضِعَه فَاعْتَبِرُ وَايَأَا وَلِي الْإَبْصَارِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِعُونَ ۅٙڷڝڵؙۅؙڹۥڡٞٵڵۥڶڷۀ تُقالى هٰوَ الَّذِيثَ يَقْبَلُ التَّوْيَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُوْعَنِ الشَّيْقَابِ وَقَالَ مُجْعَانَهُ وَتَعَالَى وَمَنْ تَأْبَ وَأَمْنَ وَعَيِلَ صَالِمًا فَأُوْلِمِكَ لِبَيْلُ اللَّهُ سَيِّمَاءِهِمْ حَسَنَاتٍ ۖ ثُمَّ الثَّوْيَةُ عَلَى تَوْعَيْنِ تَوْيَةُ الْعَامِ وَتَوْيَةُ الْعَامِي. فَتَوْيَةُ الْعَامِ أَنْ يَرْجِعَ مِنَ الْيَعْصِيَةِ إِلَى الطَّاعَةِ وَمِنَ النَّجِيْهَةِ إِلَى الْحَيْدَةِ وَمِنَ الْجَعْدِيمِ إِلَى الْجَنَّةِ وَمِنْ زَاحَةِ الْبَلْنِ إِلَّى مُشَقَّةِ النَّفُسِ بِالذِّ ثُرِ وَالْجَهْدِ وَالسَّحِيِّ الْقَوِيِّ.

وَتَوْيَهُ الْخَاصِ أَنْ يُرْجِعَ يَعْدَ حُصُولِ هٰذِهِ التَّوْيَةِ مِنْ حَسَنَاتِ الْآيْرَارِ إِلَى الْمَعَارِفِ وَمِنَ الثَّرْجَاتِ إِلَى الْفُرْبِةِ

## م الأسرار ١٩٥٠ (148 المحجمة عربات الأسرار ١٩٥٠)

وَمِنَ اللّهُ أَنِهِ الْجَسْمَانِيَّةِ إِلَى اللّهَ أَنِهِ الرُّوْحَانِيَّةِ وَهُوَ تَرْكُ مَالِوَى اللّهِ تَعَالَا لِللّهِ وَالنَّفُلُ الْهُوَجُودِ وَكُسُلِ الْوُجُودِ وَكُسُلِ الْوَجُودِ وَكُسُلِ اللّهُ مَا اللّهُ وَمَالَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا أَوْلِهُ وَمِنْ أَلَا اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالْمُ اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَلَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ الللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالَى اللّهُ وَعَالْمُ اللّهُ وَعَالَى الللّهُ وَعَلَى الللّهُ وَعَالَى الللّهُ وَعَلَى الللّهُ وَعَالَى الللّهُ وَعَالَى الللّهُ اللللّهُ وَعَالَى الللّهُ وَعَالَى الللّهُ وَعَلَى اللللّهُ وَعَالَى الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

فَهٰذِةِ الْمُضَاهَدَةُ لَا تَحْصُلُ إِلَّا بِعَلَقِيْنِ شَيْحٍ وَاصِلِ مُفْبُولِ مِنَ الشَّابِقِيْنَ ثُمَّ رَدُّهُ إِلَى تَكُويُلِ النَّاقِصِيْنَ بِأَمْرِ الله تَعَالَى بِوَاسِطَةِ النِّينَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسُلَّمَ فَإِنَّ الْآوَلِيَّا ۚ رَحِيَّ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمَ مُرْسَلُونَ لِلْغَوَّاصِ لَا لِلْعَوَّامِ عَرْقًا بَيْنَ التَّبِي وَالْوَلِيُّ قَالَ النَّبِيُّ مُرْسَلِّ إِلَى الْعَوَامِ وَ<sup>الْ</sup>غُوَاصِ بَهِيَعًا مُسْتَقِلًا بِتَفْيِهِ وَالْوَلِيُّ الْهُرْشِدُ لِيْسَلِّ بِلْغُواصِ عَلِيمًا مُسْتَقِلًا بِتَفْيِهِ وَالْوَلِيُّ الْهُرْشِدُ لِيْسَلِّ بِلْغُواصِ فَقَتْطُ غَيْرُ مُسْتَقِلِ بِنَفْسِهِ قَالَهُ لَا يَسْعُهُ إِلَّا عَنَابَعَةِ نَهِيْهِ عَلَيْهِ الشّلاَمُ عَثَى لَوِاذَعَى الْإِسْتَقَالاَلَ كَفَرَ وَالْمَاشَيّةُ النّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُلَمًا الْقَيْنِ كَأَنْهِيَا : يَهِيَ إِسْرَ أَيْنِلَ لِأَ فَهُمْ كَأَنُوا مُتَمَّا بِهِيْنَ لِغَةِ الْمُرْسَلِ وَهُوَ مُوْسَى عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَ السَّلَامُ لَكِنْ يُعَيِّمُونَهَا وَيُوَ كِدُونَهَا أَحَكُانًا مِنْ غَيْرِ إِثْيَانِ بِشَرِيْعَةِ أَخْرَى فَكُنَّا عُلَمًا فَيْهِ الْأُقْةِ مِنَ الْإَوْلِيّاء يُرْسَلُونَ لِلغَوَاضِ لِتَجْدِيْنِ الْإَمْرِ وَالنَّهْي وَإِسْتِعْكَامِ الْعَمْلِ عَلَى الشّاكِيْدِ الْآبَلَغ وَتَصْفِيتُو أَصْلِ الشّرِيْعَةِ وَهِنَ فِي الْقَلْبِ مَوْضِحِ الْمَعْرِ فَهِ وَهُمُ يُغْمِرُونَ بِعِنْمِ النَّبِي صَلَّى لَنَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَأَفْهَابِ الصَّفَّةِ كَانُوا يَعْطِفُونَ بِأَسْرَادٍ الْبِعْرَاجِ تَبْلَ إِخْبَارِ التَّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَالْوَيْنُ عَامِلٌ لِوَلَّايَةِ النّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الَّين فِي جُزَّ النّبَوّيهِ وَيَاطِيهِ أَمَانَةٌ عِنْدَهُ وَلَيْسَ الْمُرَادُمِنْهُمْ كُلِّ مَنْ تَرَخَعَ بِظَاهِ ِ الْعِلْمِ لِآتُهُ وَإِنْ كَانَ مِنَ الْوَرْقَةِ النَّبَوِيُّةِ لَكِن مِنْ فَهُلِ غَوِى الْأَرْ عَامِ قَالُوْ الِكَ الْكَلِيلُ مَنْ يَكُونُ يَمَنَزُلُوْ الْإِنِي لِآنَهُ مِنْ آقْرَبِ الْعَصَبَاتِ فَالْوَلَدُ مِرْ الْآبِ ظَاهِرًا وَبَاطِئًا وَلِلْلِكَ قَالَ عَلَيْهِ الطَّلَاةُ وَالسَّلَامُ إِنَّ مِنَ الْعِلْمِ كَهَيْمَةِ الْمَكْمُونِ لَا يَعْلَهُمْ إِنَّ الْعُلَمَ الْوَلْمِ تَعَلَّمُ لِهِ لَمْ يُنْكِرُهُ آهَلُ الْعِزَّةِ وَهٰذَا هُوَ النِيرُ الَّذِي اسْتُودِعَ فِي قَلْبِ النَّيِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَيَلَةَ الْمِعْرَاجِ فِي أَبْضُ الْبَوَاطِن الغَلاَثِيْنَ ٱلْفًا وَلَمْ يُقْشِهَا عَلَى آحَمِ فِنَ الْعَاهَةِ سِوَى آفضابِهِ الْمُقَرِّبِيْنَ وَآفضابِ الصُّفَّةِ فَهَرَكَةً طَلِكَ الشِرِ يَبْتَامُر الشَّرِيْعَةِ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَالْعِلْمُ الْمَاطِئِ يَهْدِشْ إِلَى فَلِكَ النِّرْ فَالْعُلُومُ وَالْمَعَادِفُ كُلُّهَا فَضْرُ فَلِكَ النِّرْ وَآمًّا الُعُلَمَاءُ الظَّاهِرِيَةُ فَهُمْ وَرَثَةً فَيَعْضُهُمْ بِتَاذِلَةِ صَاحِبِ الْغَزُوْضِ وَيَعْضُهُمْ بِتَأَزِلَةِ فَعِي الْأَرْتَامِ مُوَّكَّلُونَ عَلَى قُشُوْرٍ الُعِلْمِ بِالذَّعْوَةِ إِلَى اللهِ تَعَالَى بِالْبَوْعِظَةِ الْعَسَنَةِ وَالْبَشَائِحُ الشَّيْنَةُ الْهُتَسْلَسُنَةُ سِلْسِلَعُهُمْ إِلَى عَلِيْ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ يتقر العِلْمِ عَلَى بَابِ الْعِلْمِ بِالذَّعُوقِ وَالحِكْمَةِ إِلَى اللَّهِ تَبَارُكَ وَتَعَالَى كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى أَدْعُ إِلَى سَمِيْلِ رَبِّكَ بِأَخِكْمَةِ وَالْبَوْعِظَةِ الْمُسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي فِي آخسَنُ وَقَوْلُهُمْ فِي الْإَصْلِ وَاحِدٌ وَفِي الْفُرُوعِ فَعُمَّلِفٌ وَهٰذِهِ الْبَعَانِي الفَّلَا ثَتْ الَّنِي كَانَتُ تَغِيُوعَةً فِي الْآيَةِ كَانَتُ تَغِيُوعَةً فِي قَاتِ النِّبِي صَلَّى لِللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَا يُطِيِّقُ أَحَدٌ خَلَ فَلِكَ بَعْدَهُ فَقَسَّمَ عَلَىٰ ثُلَّا ثَةِ ٱلْتُسَامِ.

ٱلْقِسُمُ الْأَوَّلُ: عِلْمُ الْحَالِ وَهُوَ لَنُهَا وَآغِظِ الرِّجَالَ وَهِنَةُ الرِّجَالِ بِهِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الطَّلُودُ وَالسَّلَامُ هِنَّهُ الرِّجَالِ تَقُلُعُ الْجِمَالِ وَالْمُرَادُمِنَ الْجِمَالِ فَسَادَةُ الْقَلْبِ يَمْخُوْا بِدُعَائِهِمْ وَتَحَرُّعِهِمْ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ وَمَنْ يُؤْتِ الْحِكْمَةَ فَقَلْ أُوْلِ مَهْوَا كَيْرَرُا الْ

وَالْقِسْمُ الثَّالِيُّ حََثْرُ فَلِكَ اللَّبِ آغِظَ الْعُلَمَاءُ الطَّاهِرِيَّةَ وَهُوَ مَوْعِظَةُ الْعُسْمَةُ وَالْآمَرُ بِالْهُعُرُوْفِ وَالتَّهُيُّ عَنِ الْهُمُكُرِ كَمَاقَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالشَّلَامُ الْعَالِمُ يَجِطُ بِالْجِلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلَ يَجِطُ بِالْجَلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلَ يَجِطُ بِالْجَلْمِ وَالْآدَبِ وَالْجَاهِلَ يَجِطُ بِالطَّرْبِ وَالْفَضَبِ::

والعِسَمُ القَالِدُ، وَهُوَ قَدْرَ الْقَدْرِ اعْظَى لِلْأَمْرَاءَ وَهُوَ الْعَدْلُ الظّاهِرِ فَ والسِيَاسَةُ الْبُحَارُ إِلَيْهِ بِقَوْلِهِ تَبَارُكُ وَالْعَلْمُ الظّاهِرِ كَالْقَدْرِ الْمُحْرِ وَمِثَالُ عُلَمَاء الْمَاطِنِ كَالْفَاهِ الْمَالُونُ كَالْقَاهِ الْمُلُونُ وَالشّلامُ عَلَيْكُمْ وَمُقَامُ الْمُلْوَةُ وَالشّلامُ عَلَيْكُمْ وَمُقَامُ الْمَاطِنِ كَالْفَة فِي الْمُلْوَةُ وَالشّلامُ عَلَيْكُمْ وَمُقَالُ عُلَمَاء الْمَاطِنِ كَالْفَة فَالَى عَلَيْهِ الطّلُوةُ وَالشّلامُ عَلَيْكُمْ الْمُلْتِقَة عَلَيْهِ الطّلُوةُ وَالشّلامُ كَلِيتُهُ الْمُكْتِة فَالَّالَة الْمُكْبَة فَالْمُ الْمُلْتِقَة الْمُلْكِمُ وَالشّلامُ كَلِيتُهُ الْمُكْتِة فَالْمُ الْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الطّلُوةُ وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقِ فَى عَالَمُ الْمُلْتِقَة فَى عَلَيْهِ الْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقِ وَالْمُلْتِقَة وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقِ وَالْمُلُونُ وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقِ وَالْمُلُونُ وَالشّلامُ عَلَيْهِ الْمُلْتِقِ وَالْمُلُومُ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومِ الْفُلُومُ الْفُلُومُ

قَرَضَا اللهُ تَبَارَكَ وَتُعَالَى أَنْ ثُمَا إِنْ عَبِيْدَهُ إِنَّ الْقَرْيَةِ وَلَا يَلْقَهِتُ إِنَّى الذَّرَ جَابِ آبَنَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قُلُ لَا السَّتَلُكُمْ عَلَيْهِ آجُرًا إِلَّا الْبَوَدَّةُ فِي الْغَرْ فِي وَالْبُرَادُمِنْهَا عِلْمُ الْغَرْبَةِ فِي آخِدِ الْأَقَاءِ يُلِ.

### الفصل السادس في بَيَانِ اَهْلِ التَّصَوَّفِ هِـ الفصل السادس في بَيَانِ اَهْلِ التَّصَوَّفِ هِـ الفصل

وَلَه يُسَنُوا اَهْلُ التَّصَوُفِ الَّالِمَصَهِمَةِ وَالْمَعْوِمُ مِنْوَرِ الْمَعْرِ فَهُوَ التَّوْجِيْدِ آوَ الْمُنْفَقِلُ النَّسَهُوْ الْمُنْفَقِلُ الْمُنْفَقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفَقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِينَ مُوفِ الْمُنْفِقِينَ مُوفِ الْمُنْفِقِينَ مُوفِ الْمُنْفِقِ وَكُمَّ الْمُنْفِقِ وَلَمْنَافِي مَنْ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِلُ الْمُنْفِقِيلُ الْمُنْفِقِ الْمُن

(قَالَقًا) وَنَ التَّوْبَة وَهُوَ عَلَ وَجَهَنِي ثَوْبَةُ الطَّاهِرِ وَتَوْبَةُ الْبَاطِيِ . فَتَوْبَةُ الظَّاهِرِيَّةِ فَهِي أَنْ يَرْجِعَ إِنْهِيْجُ أَعْطَانِهِ الظَّاهِرِيَّةِ مِنَ النُّنُوبِ وَالنَّمَائِمِ إِلَى الطَّاعَاتِ وَمِنَ الْمُعَالَقَاتِ إِلَى الْمُوفَقَاتِ قَوْلًا وَيْعَلَّا وَ آمَا التَّوْبَةُ الْمَالْفِي الظَّاهِرِيَّةُ فَهِيَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الْمُوافَقَاتِ بِتَصْفِيتِهِ الْقَلْبِ فَإِذَا حَصَلَ تَنْهِيلُ النَّمِينَةِ بِالْفَوْدُ فَقَالَ النَّهُ التَّاءُ التَّاءِ الْمَالِقِيَةُ فَهِيَ أَنْ يَرْجِعَ إِلَى الْمُوافَقَاتِ بِتَصْفِيتِهِ الْقَلْبِ فَإِنَّا النَّوْدِيقَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْقَلْبِ فِي الطَّامُ الثَّامِ وَالْمُؤْمِقِينَ اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُلْكِ عَلَالِ اللَّهُ الْمُعْلِلُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُنْ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُنْ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ الْمُعْلِي الْمُؤْمِ

## من من الأسرار ١٥٠٠ (150 من من الأسرار ١٥٠٠ من المنتن ١٥٠٠ من المنتن

وَأَمَّا صَفَا النَّهِ فَهُو بِالْإِجْتِدَابِ عَلَّا سِوَى اللَّهِ تَعَالَى وَعَيَّتُهُ مِثَلَازَ مَةِ أَسْفَاء التَّوْجِيْدِ بِلِسَانِ النَّهِ إِلَى الرِّمِ فَإِذَا حَصَلَكَهُ هُذِهِ الصِّفَةُ فَقَدْ ثَمَّ مَقَامُ الصَّادِ.

وَامْنَا الْوَاوُ فَهُوَ مِنَ الْوَلَايَةِ وَفِنَ تَرْيَهُتِ عَلَى التَّصْهِيَةِ كَيَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَ آلَا إِنَّ آوَلِيَا ۖ اللهِ لَا عَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَعْرَنُونَ ٥ لَهُمُ الْمُشْرَى فِي الْمَيْوةِ الذُّنْيَا وَفِي الْأَجِرَةِ .

وَنَقِيْهُ أَنُولَا يَوْ أَنْ يَتَعَلَّقَ بِأَعُلاَقِ اللّٰهِ تَمَالُوكَ وَتَعَالَى كَنَا قَالَ عَلَيْهِ الطَّلاَقُوالِمُلاَمُ تَعَلَّقُوا بِأَعُلاَقِ اللّٰهِ وَتَعَالَى وَيَعَلَّقُوا بِأَعُلاَقِ اللّٰهِ وَتَعَالَى وَيَعَلَّمُ اللّٰهِ وَيَعَلَّمُ اللّٰهِ وَيَعَلَّمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلْمُ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّ

وَامَّا الْفَا وَهُوَ الْفَتَا فِي اللهِ عَلَى جَلَالُهُ فَإِذَا أَفِينَ صِفَاتَ الْبَشَمِ يَوْ يَبْغَى صِفَاتَ الْأَحْدِيثَةِ وَهُو جُمَانَهُ لَا يَفْلَى وَلَا يَوْوَلُ فَيَبْغَى الْعَلْدُ الْفَائِينَ مَعَ الرَّبِ الْبَاقِينَ وَمَرْجِينَايِهِ وَيَبْغَى الْفَلْبُ الْفَائِينَ مَعَ الرَّعْبَالِ الصَّائِحَةِ وَيَبْهِم لَتَهُ يَعْبَلُ النَّهُ وَيَعْبُلُ النَّا يَعْلَى الْفَلْبُ الْفَائِنَ وَمَن الْاعْبَالِ الصَّائِحَةِ لِوجُهِم تَعْبَلُ عُلْ مُن هَالِكُ اللَّهُ وَيَعْبُهُ الْفَعْلِ الصَّائِحَ عَنُوهُ حَقِيفَةِ الْإِنْسَانِ النَّسْفَى بِطِفْلِ الصَّائِحَةِ لِوجُهِم وَرَحَنَا لِمُعَالِى الصَّائِحَ عَنُوهُ حَقِيفَةِ الْإِنْسَانِ النَّمْ عَمَ الرَّاضِق وَتَعِيْجُةُ الْعَمْلِ الصَّائِحُ عَنُوهُ حَقِيفَةِ الْإِنْسَانِ النَّمْ عَمْ الرَّاضِق وَتَعِيْجَةُ الْعَمْلِ الصَّائِحُ عَنُوهُ حَقِيفَةِ الْإِنْسَانِ النَّمْ عَمْ الرَّاضِق وَتَعِيْجَةُ الْعَمْلِ الصَّائِحُ عَنْ فَعَيْقَةِ الْإِنْسَانِ النَّمْ عَمْ الرَّاضِق وَتَعِيْجَةُ الْعَمْلِ الصَّائِحُ عَنْ فَعَلْ عَبْلِ يَكُولُ لِمَا عَلَى فِيهِ عِبْلُ كُولُولُ الْفَاعِيقِ الْمُعَلِّفِ وَالْمُولِ عَلَى الصَّامِ عَيْقَةُ عَلَى الشَّامِ الْفَالِحُولُ عَمْلُ الْمُعْمَالِ فِيهِ عِبْلُ كُولُولِ الْمُعْتَعِينَ وَاللَّهُ مَعْ الطَّاهِ فِيهِ عَلَى اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى وَاللَّهُ مَعْ الطَّاهِ فِيقِينَ فَعْلَالِ اللَّهُ تَبَارِكَ وَتَعَالَى وَاللَّهُ مَعْ الطَّاهِ فِينَ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُعْلِي اللَّهُ مُعْلِي اللَّهُ عَبْلُ اللَّهُ مُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُعْلِي وَاللَّهُ مَعْ الطَّاهِ فِينَ الْمُعْلِي وَاللَّهُ مِنْ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَى اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِى الْمُعْلِقُ الْمُؤْمِلُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمِلُولُ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُؤْمُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِقِ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللْمُعْلِي اللْمُعْلِي اللْمُعْلِي اللْمُعْلِي اللْمُعْلِي الْمُعْلِي اللْمُعِلْمُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي ال

قَاِذَا تَمَّ الْفَقُرُ بَقِيَ الطَّوْقِيُّ مَعَ الْعَقِ خَمَّانَهُ و تَعَالَى آبِيًّا ۚ كَبَا قَالَ اللهُ تَبَارِكَ وَ تَعَالَى آخَتَابُ الْجَنَّةِ هُم فِيهَا خَالِلُونَ وَكَبَا قَالَ اللهُ تَبَارُكَ وَتَعَالَ وَاللّهُ مَعُ الصَّابِرِ فِنَ .

### الفصل السابع في بيّان الْآذَكارِ

قَقَالَ هَذَى اللَّهُ لِلنَّا كِرِيْنَ الِقَوْلِهِ) وَاذْ كُرُوهُ كَمَا هَذَا كُمْ آنْ إِنْ مُوَاتِبِ ذِكْرِكُمْ وَقَالَ عَلَيْهِ آفضَلُ الصَّلَاوَ وَالسَّلَامِ آفضَلُ مَا قُلْتُ آنَا وَالتَّهِيُّونَ مِنْ قَبْنِي لَا إِلٰهَ إِلَّا لِللَّهُ قَلِكُلِّ مَقَامٍ مَرْتَبَةٌ خَاصَّةٌ إِمَّا جَهْرِيَّةٌ آوَ خَفِيَّةٌ. فَالْأَوْلُ هَدَاهُمُ إلى ذِكْرِ اللِّسَانِ فُقَرِانَ ذِكْرِ النَّهُ فِي ثُمُ إِلَى ذِكْرِ الْقَلْبِ ثُمَّ إِلَى ذِكْرِ النِّهُ فِي أَنْ الْمُعْنَى ثُمَّ إِلَى ذِكْرِ الْقَافِي أَمَّا إِلَى ذِكْرِ النِّهِ فَي النَّهُ إِلَى الْمُعْنَى ثُمَّ إِلَى ذِكْرِ النِّهُ فِي اللَّهُ أَنْ الْمُعْنَى أَنْهُ إِلَى الْمُعْنَى أَنْهُ إِلَا لَهُ اللَّهُ مِنْ الْمُعْنَى أَنْهُ إِلَى الْمُعْنَى أَنْهُ إِلْمُ اللَّهُ إِلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَى السَّالِ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِلَيْ اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

وَأَمَّا ذِكُرُ التَّفْسِ فَهُوَ ذِكْرٌ غَيْرُ مُسْمُوعٍ بِأَكْرُوفِ وَالصَّوْتِ بَلَ مَسْنُوعٌ بِأَلِيس وَالْحَرَّ كَةِ فِي الْبَطْنِ وَآمَّا ذِكْرُ التَّفْسِ فَهُو ذِكْرُ التَّفْسِ فَهُو مُصَاهَدَةُ آنْوَادٍ تَجَلِّيَاتٍ الْقَلْبِ فَهُوَ مُلَاحَظَةُ الْقَلْبِ فَيُ ضَوِيْرِهِ مِنَ الْجَلَالِ وَالْجَهَالِ وَآمَّا نَيْنِهَةُ ذِكْرِ الرُّوْحِ فَهُو مُصَاهَدَةُ آنْوَادٍ تَجَلِّيَاتٍ

### من من الأسرار ١٥٠٠ (151 ١٥٠٠ عربي من ١٥٠٠)

الجنفات وَامَّا ذِكْرُ البَّرِ فَهُوَ مُرَاقَبَهُ لِلْكَاشَفَاتِ الْآئِرَارِ الْإلهِيَةِ عَمَّرَتُوالُهُ. وَآمَا ذِكْرُ الْخَهِيِ فَهُوَ مُعَايَنَةُ الْآئُوارِ جَمَالِ النَّاتِ الْأَعْنِيَ وَامَّا ذِكْرُ الْخَهِي فَهُوَ النَّظُرُ إلى حَقِيْفَةِ حَقِي النَّالِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَعَلَى عَلَيْتٍ مُفْتَدِمٍ وَآمَا ذِكْرُ آخْقَ الْخَبُي فَهُوَ النَّظُرُ إلى حَقِيْفَةِ حَقِي النَّالِ اللَّهُ وَالْمَالُومِ وَإِنْجَهَا اللَّهُ اللَّهُ تَعَالَى كَمَا قَالَ عَزُوجَلَ النَّهُ وَالْمَالُومِ وَإِنْجَهَا اللَّهُ اللَّهُ لَعَلَيْهِ وَإِنْجَهَا اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

اغَلَمْ إِنَ اقَالَتُمْ رُوحًا اخِرَ وَهِيَ الْطَفُ مِنَ الْارْوَاجِ كُلْهَا وَهِيَ طِفُلُ الْمَعَانِيُ وَهِيَ لَطِيْفَةٌ دَاعِيَةٌ بِفِيْهِ الْاَطُوارِ

إِلَى اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَالَ يَعْضَ الْاَكَابِمِ خَيْهِ الرُّوْحُ لَا يَكُونُ لِاحْدِينَلْ يَكُونُ لِلْعُواصِ كَمَا قَالَ تَعَالَى لِلْهِي الرُّوْحُ عَلَا الْهُ فَيْ عَالَمِ الْفَيْدَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ فِي عَالَمِ الْعُنْدَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ فِي عَالَمِ الْعَيْدِةِ وَخَيْهِ الرُّوحُ مَلَا وَمَةً فِي عَالَمِ الْفَيْدَةِ وَالْمُشَاهَدَةِ فِي عَالَمِ الْعَيْدِةِ وَالْمُعْلِقِ الرُّوحُ عَلَا الْفَلَاقِةِ وَالْمُشَاعِقِيقِ وَعَلَمُ الطَّلَاقِةُ وَالشَّلَامِ اللّهُ لَيْعَالُولُولُولِ اللهِ وَهُو طِفْلُ الْمُعَالِي وَطِيفُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ وَهُو طِفْلُ الْمُعَانِي وَطِيفُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ وَعَلَمُ عَلَى عُنَاقِقَةُ الْمُسْتِعِيمِ لِاحْتُولُ اللّهُ وَعَلَمُ الْمُعَانِي وَطِيفُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ وَعَلَمُ المَالِقِينَا وَمُولِ اللهُ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ وَتَعَالَى عُنَاقِقَةُ الْمُسْتِعِيمِ لِلْمُحَلِقِ اللهُ وَعُلُولُ الْمُعَانِي وَطِيفُ الْوَصُولِ إِلَى اللهِ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ وَاللّهُ وَعِلْمُ الْمُعَالِقِ وَعَلَمُ وَاللّهُ وَعَلَمُ وَاللّهُ وَعَلَمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُلْ الْمُعَلِقِ الللّهُ وَمَا اللّهُ وَعَلَى عَلْمُ اللّهُ وَعَلَمُ الْمُعَلِقِ السَّمُ الْعُلْمُ وَاللّهُ وَلَا عَلْمُ وَاللّهُ وَلَا وَعَلَامُ الْمُعَلِقِ الللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَعَلْمُ وَاللّهُ وَلَا مُعْلَى الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَلَا وَعَلْ مُؤْمِلُ الللّهُ وَلَا عُلْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا وَاللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلَا اللّهُ وَلَا عُلْمُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عُلْمُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلْمُ الللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا اللللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا الللّهُ وَلَا الللللّهُ وَلَا ا

### الفصل الثامن في بَيَانِ شَرَ ائِطِ النِّ كُرِ الفصل الثامن في بَيَانِ شَرَ ائِطِ النِّ كُرِ

وَهُوَ أَنْ يَكُونَ النَّاكِرُ عَلَى وَضُورَ تَأْتُم وَأَنْ يَذَكُّرَ بِطَرْبٍ شَينِدٍ وَصَوْتٍ قَوِي حَثَّى يَعْضَلَ آلوَارُ الذِّكْرِ فِي تَوَاطِنِ اللَّهَا كِرِيْنَ وَتَصِيرُو فَلُوبِهُمَ آحَيَا ۚ جِنِيهِ الْآتَوَارِ حَيَاةً آبَدِيَّةً أَعْرَوِيَّةً كَيَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى لَا يَذُوْفُونَ فِيْهَا الْبَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَةَ الْأُولَ وَكَمَّا قَالَ عَلَيْهِ الْفَلْ الطَّلَاةِ وَالسَّلَامِ الْمُؤْمِنُونَ لَا يَمُوْتُونَ مِلْ يَغْتَهِلُونَ مِنْ دَارٍ الْقَمَاء إلى دَارٍ الْبَقَاء وَكَقَوْلِهِ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلَاةِ وَالسُّلَامِ ٱلْأَنْهِيَا وَالْآوْلِيَّا يُصَلُّونَ فِي فَهُوْرِهِمْ كَمَّا يُصَلُّونَ فِي بُهُومِهِمْ أَي يُمَّا جَوْنَ رَجَّهُمْ وَلَيْسَ مَعْمَاهُ طَاهِرَ الصَّلَوةِ مِنَ الْقِيَّامِ وَالْقُعْوْدِ وَالرُّكُوعَ وَالشَّجُودِ بَلُ غَيْرَهُ الْمُمَّاجَاتِ مِن قَبْلِ العِبَادَةِ هَذَيَّهُ الْبَعْرِ فَهِ مِنْ قِبَلِ اللَّهِ عَزَّوَجَلَّ فَيَكُونُ الْعَارِفُ خَنْرَمًا إِنَّ اللّهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى بِزِيَادَةِ الْمُمَّاجَاتِ لِلْقَلْبِ الْحَيْ فَذَٰلِكَ لَا يَمُوتُ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ ٱلْطَلِ الصَّلَاةِ وَالسَّلَامِ تَعَامُ عَيْنِي وَلَا يَعَامُ قَلْبِي وَ كَفَوْلِهِ عَلَيْهِ ٱلْطَلُ الصَّالُوةِ وَالشَّلاَمِ مَنْ مَّاتَ فِي طَلَّبِ الْعِلْمِ يَعْفَ اللَّهُ فِي قَنْرِهِ مَلَّكُنْ يَعَلِّمَانِهِ عِلْمَ الْمَعْرِفَةِ إِلَّ يُومِ الْقِيْمَةِ وَقَامَ مِنْ قَنْرِهِ عَالِمًا وَعَارِفًا وَالْمُرَادُمِنَ الْمَلَكُمْنِ رُوْحَانِيَّةُ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَالِمِوَسُلَّمَ وَ رُوْحَانِيَّةُ الْوَلِيَ رَجَنَهُ اللهُ تَعَالَىٰ إِلَّنَ الْمَلَكَ لَا يَدْخُلُ فِي عَالَمِ الْمَعْرِ فَعِقَالَ النَّهِنِّي مَنْ لَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَمْ مِنْ مُعْصِ مَاتِ جَاهِلًا وَقَامَر مِنْ قَبْرِهِ عَالِمًا وَ عَارِفًا وَكُمْ فِنْ شَخْصِ مَاتَ عَالِمًا وَقَامَر يَوْمَ الْقِيْمَةِ جَاجِلًا أَوْفَاسِقًا وَمُفَلِسًا كَبَا قَالَ اللَّهُ تَبَارُكَ وَتَعَالَى الْفَهُتُمْ طَيِّبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ النُّنْيَا وَاسْتَمْتَعْتُمْ بِهَا فَالْيَوْمَ ثَيْرَوْنَ عَنَاتِ الْهُوْنِ قَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلاَمُ إِثْمَا الْأَخْمَالُ بِالنِّيَّاتِ فَنِيَّةُ الْهَزْءَ خَيْرٌ قِنَ خَيْلِهِ وَنِيَّةُ الْفَاسِقِ عَرَّ فِنَ خَيْلِهِ إِنَّ النِّيَّةَ بَياءُ الْعَمْلِ كَمَّا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الضّلَاةِ وَالشّلَامِ بِنَا الصَّحِيْحِ عَلَى الصَّحِيْحِ عَمِيْحُ وَبِنَا اللَّهَ الْفَاسِدِ عَلَى الْفَاسِدِ فَاسِدٌ كَمَا فَالَ اللَّهُ تَبَارُكَ وَتَعَالَى مَن كَانَ يُرِيْدُ حَرْفَ الْأَخِرَ وَنَزِدُلَهُ فِي حَرْثِهِ وَمَنْ كَانَ يُرِيْدُ حَرْفَ الذُّنْيَا تُوتِهِ مِثْهَا وَمَالُهُ فِي الْأَخِرَ وَمِنْ نَصِيْبٍ فَالْوَاجِبُ طَلَبُ عَيْوِةِ الْقَلْبِ الْأَخْرُونِي مِنْ آهَلِ الشُّلْقِفِي فِي الدُّنْيَا قَبْلَ فَوْتِ الْوَقْتِ قَانَ الدُّنْيَا مَزْرَعَةُ الْاَحِرَةِ فَإِذَا لَمْ يُؤْرَعُ

## من الأسرار ١٥٤٥ ١٥٤٥ عنده عربات الأسرار ١٥٤٥ المنده عنده المات المنظمة

فِيْهَا لَمْ يُعْصَدُ فِي الْأَعِرَةِ وَالنَّمْوَادُ مِنْ الزَّرْعِ آرْضُ الْوَجْوَدِ الْأَنْفُيسِ الْأَفَاقِيْد

### الفصل التاسع في بَيّانِ رُونيةِ اللهِ تَعَالَى ١٠٥٠

فَالرُّوْيَهُ عَلَى وَجَهَنِي رُوْيَةُ تَعَالَ اللَّهِ تَعَالَى فِي الْأَجْرَةِ بِلَا وَاسِطَةِ الْمِرْأَةِ وَرُوْيَةُ صِفَاتِهِ عَزَّوَجَلَّ فِي اللَّهُ مُنايِواسِطَةِ عَرْأَةِ الْقَلْبِ بِنَظْرِ الْفُوَّادِ إِلَى عَكْسِ آثُوارِ الْجَمَالِ كَمَا قَالَ لِللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى مَا كَنْبَ الْفُوَّادُ مَارَأَى وَكَمَا قَالَ عَلَيْهِ آفضَلُ الصَّلَاةِ وَالشَّلَامِ ٱلْمُؤْمِنُ مِنْ أَدُّ الْمُؤْمِنِ وَالْمُرَادُمِنَ الْمُؤْمِنِ الْأَوْلِ قَلْبُ عَبْدِ الْمُؤْمِنِ الْكَافِيَ، هُوَ اللهُ تَعَالَى فَتَن رَاي صِفَاتِهُ فِي النُّدُيّا يَزِي فاتَّهُ فِي الْأَجْرَةِ بِلَّا كَيْفِ. وَفَلِكَ الدُّعْوَاتُ الَّذِي صَدّرَتْ مِنَ الْأَوْلِيّاء فِي الرَّوْلِيّاء لَيْكَ الدُّعُواتُ اللَّهِ عَدْرَتْ مِنَ الْأَوْلِيّاء فِي الرَّوْلِيّاء كَذَلِكَ كَقَوْلِ خَبْرَ رَحِيَ اللَّهُ عَنْهُ رَأَى قَلْيِق رَبِّي بِنُورِ رَبِّي وَ كَقَوْلِ عَلِي كَرَّمَ اللَّهُ وَجَهَهَ لَمْ آغَبُكُ رَبًّا كُلُو أَرَاهُ فَلْلِكَ كُلُّهُ مُشَاهَدَةً الطِيفَاتِ كَمَا أَنَّ مَنْ رَأَى شُعَاعٌ الشَّهْرِي مِنَ الْمِشْكُوفِةِ وَتَعْمِمًا صَحِّلَهُ أَنْ يَغُولُ رَأَيْتُ الشَّهْسَ عَلَى سَهِيْلِ القَوْشُعِ وَقَالُ مَقَلَ اللهُ تَعَالَ نُورَهَ فِي كُلَامِهِ بِإِغْتِهَارِ صِفَاتِهِ بِقَوْلِهِ تَعَالَ مَقَلُ نُورِهِ كَيشَكُوةِ فِيهَا مِصْمَاحٌ ٱلْبِصْمَاحُ فِي رُجَاجَةٍ ٱلزُّجَاجَةُ كَأَلْهَا كُوكَتِ دُرِيٌّ يُوقَدُ مِن مُجَرِّةِ فَمَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ فَقَدْ قَالُوا ٱلْمِصْكُوةُ قَلْبُ الْمُؤْمِن وَالْمِصْبَاحُ مِرْ الْفُوَّادِ وَ هُوَ الرُّوْخُ السَّلْطَائِ وَالرُّهَاعَةُ الَّفَوَادُ الَّذِيِّ وَصَعَه بِالنَّذِيَّةِ مِنَ شِنَّةِ لُورَ انِيَّتِهِ ثُمَّ يَبْنَ مَعْدِنِ ذَٰلِكَ النَّوْرِ فَقَالَ تُؤقِّلُ مِنْ شَهَرَةٍ مُبَارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ وَهِيَ شَهَرَةُ التَّلُقِيْنِ وَ التَّوْجِيْدِ الْقَالِصِ يَكُونُ مِنْ لِسَانِ الْقُدُرسِ بِلَا وَاسِطَةٍ كَمَا تَلَقَّنَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْقُرْانَ مِعْهُ فِي الْأَصْلِ ثُمَّ نَوْلَ جِبْرَائِيْلُ عَلَيْهِ الشَّلِامُ لِمَصْلِحَةِ الْعَامِ وَالْكَارِ الْكُفَّارِ وَالْمُتَافِقِينَ وَالدَّلِيْلُ عَلَيْهِ قَوْلِهِ تَعَالَى إِنَّكَ لَتُلَغَّى الْفُرْ انَ مِنَ لَّدُنْ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ وَلِلْلِكَ كَانَ يَسْرَ عُ التَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمْ وَيَسْمِنُ جِهْرَائِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ في الْوَحِي حَتَّى نَزَلَ قَوْلَه تَعَالَ وَلَا تَعْجَلُ بِالْغَرَانِ مِن قَبْلِ آنَ يُقْطَى إِلَيْكَ وَحَيْهَ وَلِذَا تَأْخُرَ جِبْرَاتِيْلُ عَلَيْهِ السَّلَامُ لَيْلَةَ الْبِعُرَاجِ وَنَّمْ يَسْقَطِعُ أَنْ يَتَجَاوَزَ مِنْ سَذَرَةِ الْمُتَعَلَى ثُمَّ وَصَفَ الشَّجَرَةَ بِقَوْلِهِ تَعَالَ لَا غَرْ فِيَهِ وَلاَ غَرِينَةٍ آلَى لا يَعْرِضُهَا الْخُذُودُ وَالْعَدُمُ وَالظَّلُوعُ وَالْغَرُوبَ مِنْ الزَّلِيَّةُ لَمَ تَرَلُ كَمَا آنَ اللهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَبِيْمُ آرَيُّ لَمْ يُرَلِّ ذَاتُهُ أَبِينٌ فَكَنَّا صِفَاتُهُ لِأَنْهَا آنُوارُهُ وَ تَجَلِّيَاتُهُ وَصِفَاتُهُ قَاعَتُهُ بِنَاتِهِ فَلَا يُعْبُدُ إِلَّا أَنْ يَنْكُفَفَ الْحِبَابِ مِنْ وَجَوِ الْقَلْبِ فِيْخِي الْقَلْبِ بِإِفَاضَةِ تِلْكَ الْأَنْوَادِ فَيْشَاهِلُ الرُّوّ حُمِنْ تِلْكَ الْمِشْكُوةِ صِفَّاتَ الْحَقِّ مَعَ أَنَّ الْمَقْصُودَ مِن خَلْقِ الْعَالَمِ كَشْفُ ذَلِكَ الْكُنْرَ الْمَغْفِي كَمَّا مَرَّ فِي الْعَدِيْدِي الْقُدْسِيُّ كُنْتُ كُلُوًّا طَيْفِيًّا فَأَرُدْتُ أَنْ أَعْرَفَ فَتَلَقَتُ الْقَلْقِ لِيَعْرِ فَوْقِ آلَى لِيَعْرِ فَوْنَ صِفَائِنَ فِي الذُّنْيَا وَآمَا رَوْيَةُ النَّابِ لَهِيّ فِي الْأَخِرَةِ بِلَا وَاسِطَةِ الْمِرْ أَيْرَانَ شَاءَ اللَّهُ تَعَالَى بِنَظِرِ النِّرِ وَهُوَ الْمُسَمَّى يَطِفُلِ الْمَعَائِيُ كَمَا قَالَ لللهُ تَعَالَى وُجُوَّةً يُومُونَا وَهُوَ الْمُسَمَّى يَطِفُلِ الْمَعَائِيُ كَمَا قَالَ لللهُ تَعَالَى وُجُوَّةً يُؤمِّدِ بَالْهِرَدُّوالِي رَبِهَا كَاظِرَةٌ وَلَعَلَّ الْمُرَادَمِنَ قَوْلِ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ رَآيَتُ رَبِّ عَل صُوْرَةِ شَابٍ آمُرَدَوَهُوَ طِفُلُ الْمَعَانِيٰ وَهُوَ تَجَلَى الرَّبَ عَلَى هَذِهِ الصُّورَةِ فِي مِرْ أَةِ الرُّوِّ جِ إِلَّنَ الصَّوْرَةَ مِرْ أَةَ الرُّوْجِ وَ وَاسِطَةُ يَوْنَ التَّجَلِي وَالْمُتَجَلِّي لَهُ وَإِلَّا فَالْحَقَّ مُنَزَّةً عَن الصُّورَةِ وَالْهَا يُرَدِو خَوَاصِ الْآجُسَامِ فَالصَّوْرَةُ مِرْأَةً وَالْهَرَيِّ غَيْرُ الْمِرأَبِ وَغِيْرُ الرَّايِّ فَافْهِمْ فَإِنَّهُ لُبَابُ البَيْرِ وَهٰذَا فِي عَالَمِ الضِفَاتِ لِآنَهُ فِي عَالَمِ الذَّاتِ يَعْتَرِقُ الْوَسَائِطُ وَيَنْغَوْ ' وَلاَ يَسْبَغُوْ ا فِي ذَٰلِكَ الْعَالَمِ غَيْرَ اللهِ تَعَالَى كُمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَرَفْتُ رَبِّي بِرَيِّي آتى بِنُوْرِ رَبِّي وَحَقِيْقَةُ الْإِنْسَانِ خَنْرَالُم فِي ذَالِكَ النُّورِ كَمَّا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الْحَيِيْتِ الْفُلْمِينِ ٱلْإِنْسَانَ مِدِي وَاتَامِرْهُ وَكَمَا قَالَ مَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ اتَامِنَ اللَّهِ وَالْهُوْ مِنْوْنَ مِنِي وَكَمَا قَالَ اللَّهُ تُعَالَى خَلَقْتُ عُمَّدًا مِن نُورٍ وَجْهِن وَالْهُرَادُمِنَ الْوَجْوِالذَّاتُ الْهُقَانَسَةُ الْهُتَجَلِيَةُ فِي صِفَةِ الْإِرْ عِينَةِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى

## من من الأسرار ١٥٥٠ (153 من من الأسرار ١٤٥٠ من ١٤٥٠ من الأسرار

إِنَّ رَحْتِيْ سَبَقَتْ عَلَى غَطَبِى وَقَالَ تَعَانَ لِغَوْرِهِ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالسَّلَامُ وَمَا أَرْسَلُنْكَ إِلَّا رَحْتَهُ لِلْعَالَبِيْنَ وَكَهَا قَالَ لِللَّهُ تَعَالَى فَى جَالَّكُمْ وَمَا أَرْسَلُنْكَ إِلَّا أَلْكُونَ وَكَهَا قَالَ لِللَّهُ تَعَالَى فَى الْعَبِيْثِ الْقُلْمَ فِي الْعَبِيْثِ الْقُلْمَ فَي الْعَبِيْثِ الْقُلْمَ لِيَا عَلَيْهُ الْعَلَمُ فَي مَهِا لَقُلْمُ النَّالُ لَللَّهُ مَا الْفَصِلُ العاشر فَي مَهَانٍ حُبِّ الظَّلْمَ النِيَةِ وَالثَّوْرَ النِيَةِ الْمُحَلِّ العَامِلُ العاشر فَي مَهَانٍ حُبِ الظَّلْمَ النِيَةِ وَالثَّوْرَ النِيَةِ المُحَلِّ العَامِلُ العاشر في مَهَانِ حُبِ الظَّلْمَ النِيَةِ وَالثَّوْرَ النِيَةِ اللَّهُ وَرَائِيَةٍ اللَّهُ وَالنَّوْرُ النِيَةِ الْمُعَلِّي الطَّهِ الْمُعَلِّي الْمُعْلِي الْمُعْلِقُ اللْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعِلْمُ الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعِلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي الْمُعْلِي ا

وَهُوَ كُمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَمَن كَانَ فِي هَيْهَ آخَى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ آخَى وَآهَلَ سَجِيلًا وَالْهُرَادُ مِنَ الْعُمْيُ عُنَى الْقَلْمِ. الآنَ تَعْلَى الْقَلْمِ عَلَى الْقَلْمِ الْمُلْفِقِ وَسَمَتِ عُنِي الْقَلْمِ عَلَا الْمُفْلَةِ وَالْبُسْمَانِ بَعْلَ الْعَهْلِ مِن رَبِّهِ وَسَمَتِ الْمُفْلَةِ الْجَهْلُ مِن حَقِيقَةِ الْأَفِي الْصَلْفِي وَسَمَتِ الْجَهْلِ السَيْمَلَاءُ صِفَاتِ الظّلْمَانِيَةِ عَلَيْهِ كَالْكِنْ وَالْحِفْدِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ اللّهَانِيةِ عَلَيْهِ كَالْكِنْ وَالْحِفْدِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ السَّافِلِيْنَ لِهُذِهِ الصِفَاتِ وَالْمُعْلِيَةِ وَالْمُعْلِي وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِقِي وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِقِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِ وَالْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيلُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِيلُ مِنْ وَالْمُ اللْمُولِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِيقِ اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ اللْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِعِلُولُ الْمُعْلِقِ الْمُعْلِقِ الْمُع

#### الفصل الحادى عشر في بَيَانِ الشَّعَادَةِ وَالشَّفَاوَةِ

## من من الأسرار ١٥٠٠ (154 من عن من الأسرار ١٥٠٠)

عَلَى الْأَخْرَى كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الطَّلَاقُو الشَّلَامُ الشَّقِيُّ قَدْ يَسْعَدُ وَالشِّعِيْدُ قَدِيَشْقَى قَافًا غَلَمْتِ الْخَسْنَاتُ يَكُونُ سَعِيْدًا وَإِذَا غَلَبَتِ الشَّيْمُاتُ يَكُونُ شَقِيًّا فَهَن تَابَ وَامِنَ وَعَمِلَ صَائِقًا يُبَدِّلُ شَقَاةٍ تُدَالَ السَّعَادَةِ وَامَّا الْمُقَدَّرُ فِي الْأَزْلِ مِنَ السَّعَادَةِ وَالشَّقَاوَةِ لِكُلِّ آحَدٍ جَامِعٍ كَمَّا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلَامِ ٱلسَّعِيْدُ سَعِيْدٌ فِي بَعْن أَوْم وَالشَّقِيُّ شَقِيٌّ فِيُهُ مِنْ أَمِهِ فَلَيْسَ لِأَحْدِ أَنْ يَبْحَثَ فِي هَذَا الْمَبْحَدِ لِأَنَّ الْمَبْحَثَ فِي رِدُ الْقَدَرِ يُورِثُ الزَّلْدَقَةَ وَلَا يَجُوزُ لِأَحْدِ أَنْ يَعْتَجُ مِنْ بِينَ الْقَدَرِ بِأَنْ يُتَوَلِكَ الْأَعْمَالَ الصَّالِحَةَ وَيَقُولَ إِنْ كَانَ آنَا مَكْتُوبٌ فِي الْأَرْلِ شَقِيًّا فَلَا يَنْفَعُنِي الْعَمَلُ الصَّاحُ وَإِنْ كُنْتُ سَعِيْدًا فَتَا يَكُرُّنِي الْعَمْلُ الْقَالِمِ لَ أَنْ إِلِيْسَ لَمَّا أَعَالَ أَمْرُ وَالْ مِح الْقَلْمِ كُفِرَ وَطُودَ وَاقَعُ عَلَيْهِ وَعَلَى نَبِيتُنَا ٱفْضَلُ الصَّلَاقِوَآ كُمُلُ الشَّلَامِ لَمَا أَضَافَ عِصْيَانَهُ إِلَّ نَفْسِهِ ٱفْلَحْ وَرُدْمَ فَالْوَاجِبُ عَلَّ كُلِّ مُسْلِمٍ ٱنْ لَا يَتَفَكُّرُ فِي مِح الْقَدْرِ لِآنَ لَّا يَتَمَّوْشَ عَلَيْهِ الْأَمْرُ وَيَعَافَ عَلَيْهِ أَنْ لَّا يَقَعَ فِي الرَّنْدَقَةِ وَلكِن يَجِبْ عَلَى الْمُسْلِمِ الْمُؤْمِنِ آنَ يَعْقَقِدَ آنَ البارق عزرانه عكيه وجينغ مذه الاخوال أبي يراها الإنسان فادار الثنيا كالكفر والتفاي والهسووما أشبة ڎؙڸڬڂڴؙۺ ؿڔۣؽڒۥڵڽٵڔؿۜۼڶڿۘڵٳڷ؋ٳڟۿٳڒٷٛڒڗۣڿۊڿڴؠؾۼۑۿٳۏڷۿٳؠڗٞۼڟۣؽۺڷۿؽڟڸۼۼڷؽ؋ػڰۄڹۥٳڷۿۿڕڛۊؽ الْمُصْطَافِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَقَدْ حُكِيَ آنَ يَعْضَ الْعَارِفِيْنَ نَاجًا رَبَّهُ وَقَالَ اِلهِيْ آنْتَ قَدَرْتَ وَآنْتَ أَرُدْتَ وَآنْتَ عَلَقت الْمَعْصِيّة فِي تَفْسِن فَهِتَف بِهِ هَايَفُ يَا عَبْرِي هَنَا عَرْظ التَّوْحِيْدِ فَمَا عَرْظ الْعُبُودِيّةِ فَعَادَ الْعَارِفُ وَ قَالَ أَكَا الخطأت وأنا الدنيث وأناظليت تغيى قعاد الهايف وقال اناغفرت واناعفوت وانارينت قاللارم على كل مؤمن أَنْ يَرِي عَمَلَ الْخَيْرِ مِنْ تَوْفِيْقِ الْمَارِيِّ عَزَّوجَلَّ وَعَمَلَ الشَّرِ مِنْ نَفْسِهِ حَثَى يَكُونَ مِنْ عِبَادِ اللهِ الَّذِيْنَ ذَكَّرُهُمُ اللهُ تَّعَالَى بِقَوْلِهِ وَالَّذِيْنَ إِذًا فَعَنُوا فَاحِثَةً أَوْظَلَيُوا آنَفُ عَنْ ذَكْرُوا اللَّهَ فَاسْتَغَفَرُوا لِلْنُوبِ مِ وَمَن يَغْفِرُ اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ قَانًا أَضَافَ الْعَبْدُ عَلْقَ الْمَعْصِيَةِ إِلَى نَفْسِهِ أَرْتُحُ وَٱلْهَجَ لَهُ مِنْ أَنْ يُطِيئِقَهَا إِلَى الْبَارِي عَزَّ إِسْفَهُ وَلَوْ أَنَّهُ هُوَ الْخَالِقُ التهيه وآقا قوله عليه الطلوة والشلام الطبخ والشهيد فاتظي أيه فالهزاذمن الأبر غهنغ العتاص الازعق العي يَتَوَلَّكُ مِنْهَا الْقُوَى الْمَغَيرِيَّةُ فَالنُّرَابَ وَالْمَاءُ مَظْهَرُ السَّعَادَةِ لِآفَهُمَا غُنِيتِانِ وَمُنْمِقَانِ الْإِيْمَانَ وَالْجِلْمَ وَالنَّوَاطُعَ فِي الْقَلْبِ وَأَهَا جُزُءُ الدَّارِ وَالرَّبِّ فَبِالْعَكْسِ لِأَقَلِمَا فَهُرِ قَانِ وَفُرِيْمَانِ فَسُهُحَانَ مَنْ جَمَعَ يُمُنَّ هَذِهِ الْأَشْدَادِ فِي جِسْمٍ وَّاحِي كَمَا يُهُمْعُ بَيْنَ الْمَاء وَالتَّارِ وَكَمَا يَجْمَعُ بَيْنَ النُّورِ وَالظُّلْمَةِ فِي الشَّعَابِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى هُوَ الَّذِينَ لِرِيْكُمُ الْمُرْقَ خَوْقًا وَّطَمُعًا وَلِلْدِئُ الشَّحَابِ الفِقَالَ وَسُيلَ يَغِيَى بْنِ مَعَادِي الرَّارِيْ يَمَا عَرَفْت اللّه فَقَالَ يَعَمْج الْأَشْدَادِ وَلِلْلِكَ كَأْنَ الإنسان مِرْأَةُ الْحَقِ عَلَى عَمَالًا وَجَلَالًا وَتَجْهُوْعَهُ الْكَوْبِ وَيُسْفَى كَوْنَا جَامِعًا وَعَالِمًا كُنْزِي لِأَنَّ اللَّهَ خُلَقَهُ بِيِّدَيِّهِ آئي بِصِفَتِي الْقَهْرِ وَاللَّظفِ قَوَانَهُ لَا يُذَرِّ لِلْهِرْ أَوْمِنَ جِهُتَنْنِ يَغَيِّي الْكَفَافَةَ وَاللَّفَافَةَ فَيَكُونُ مُظْهُرَ الْرَسْمِ الْجَامِعِ إِفِلَافِ سَائِرِ الْأَشْيَادَفَا تُهَا غَلِقْتَ بِيَدِ وَاحِدَةِ إِمَّا بِصِفَةِ اللَّفَافِ فَقَطْ كَالْمَلَائِكَةِ هُوَ مُغَاهِرُ اشْمِ الشَّهُوعِ الْقُذُوسِ فَقُطْ وَامَّا صِفَةِ الْقَهْرِ كَإِبْلِهُس وَفُرْتَيْتِهِ هُمْ مَظُهَرُ إِسْمِ الْعِبْدَارِ وَلِذَلِك تَعَيَّرُوا وَ تَكَثَّرُوا عَنِ الشَّجُودِ لِأَدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَلَمَّا كَانَ الإنسان جَامِعًا لِغُوَاصِ جَمِيْجِ الْكَائِنَاتِ عُلُوً ۚ وَسِفْلًا لَمْ يَغَلُوا الْإِنْسِيَا ۗ وَالْإَوْلِيَا ۗ مِن الزَّلَّةِ فَإِنَّ الْإِنْسِيَا ۗ مَعْصُومُونَ مِنَ الْكَمَائِرِ بَغُدُ النُّيُوَّةِ وَالرِّسَالَةِ دُوْنَ الطَّغَائِرِ وَالْأَوْلِيَّا ۚ لَيْسُوْ ا مَعْضُوْمِ فِي وَقَدْ قِيلَ إِنَّ الْأَوْلِيَّا ۗ مَعْفُوطُونَ بَعْدَ كَمَالِ الْوَلَايَةِ مِنَ الْكَمَايْرِ . قَالَ الشَّيْخُ شَفِيقُ الْمَلَخِيُّ رَحْمَةُ اللَّهِ عَلَامَةُ الشَّعَادَةِ خَنَسَةً - لِيْنَ الْقَلْبِ وَكُثْرَةُ الْبُكَادُوَالرُّهْ بِفِي النُّنْيَا وَقَصْرُ الْأَمْلِ وَكَثَرَةُ الْحَيَاد

### من الأسرار ١٥٥٠ (155 من الأسرار ١٥٠٠)

وَعَلَامَةُ الغِفَاوَةِ قَلْمَةُ الْقَلْبِ وَظُوْدُ الْعَنْبِ وَالرَّغْبَةُ فِي اللَّذَيَا وَطُولُ الْآمَلِ وَقِلَّةُ الْمَيَاء وَقَالَ عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَالشَّلَامُ عَلَامَةُ الشَّحِيْدِ آزَيَعَةُ إِنَّا اثْنُونَ عَنَلَ وَإِذَا عَامَدَ وَفَى وَإِذَا تَكَلَّمَ صَلَقَ وَإِذَا خَاصَمُ لَمْ يَشْتِمْ.

وَعَلَامَةُ الفَعِيِّ ارْبَعَةٌ إِذَا النّبِي عَانَ وَإِذَا عَامَرَ آخُلُفَ وَإِذَا تَكُلُّمُ كُنْبَ وَإِذَا قَاضَمْ شَتَمَ وَلَا يَعْفُوعَنَ رَلَّةٍ الْعَالِي النّبَي وَقَلْ آمَرَ اللّهُ تَعَالَى نَبِيْنَا فَعَهُا صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْعَفُو بِقَوْلِهِ تَعَالَى عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْعَفُو اللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِالْعَفُو اللّهَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُو بِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذِ الْعَفُو (لِلتّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُو بِقَوْلِهِ تَعَالَى خُذِ الْعَفُو (لِلتّبِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُعَلِّمِ وَالْمَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُعَلِّمِ وَالْمُو اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُعَلِّمِ وَلَهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللل

### الفصل الثاني عشر في بَيّانِ الْفُقَرَآءِ الْفُصل الثاني عشر في بَيّانِ الْفُقَرَآءِ

وَلِمَا ذَا سَهِيُوا صَوْفِيَةً قَالَ بَعْضُهُمْ لِأَنْهُمْ كَانُوا يَلْمَسُونَ الصَّوْفَ أَوْ لِأَنْهُمْ صَفَوَا قُلُوبَهُمْ مِنَ الْكُلُورَاتِ النَّنْيُونَةِ الْوَلِيَّةُمْ صَفُوا قُلُوبَهُمْ مِنَ الْكُلُورَاتِ النَّنْيُونَةِ الْإِنْهُمْ صَفُوا قُلُوبَهُمْ خَنَاسِوى اللهُ وَقَالَ بَعْضُهُمْ لِأَنْهُمْ قَامُونَ يَوْمَ الْعِينَةِ فَيْ صَفِ الْأَوْلِ فِي عَالَمِ الْعُرْبَةِ (إِنَّنَ الْعَالَمُ الْعَرْبَةِ اللّهُ الْعَلَيْتِ وَعَالَمُ الْمُلُوتِ وَعَالَمُ الْعَبْرُوتِ وَعَالَمُ اللّهُ فَوْتِ وَهُو عَالَمُ الْعَلِيمَةُ فَلَا اللّهُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ اللّهُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ الْمُلْكِوتِ وَعَالَمُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ اللّهُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ اللّهُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَلَيْدِ وَعَالَمُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَلَامُ الْعُرْبُوبُ وَعَالَمُ اللّهُ الْعَرْبُ وَعَالَمُ الْعَلَامُ اللّهُ اللّهُ الْعُرْبُ وَعَالَمُ الْعَلْمُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ الْعَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعُرْبُ وَعَالَمُ الْهُمْ الْعُلُولُ وَعَالَمُ الْمُلْكُونِ وَعَالَمُ الْعَرْبُوبُ وَعَالَمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّه

وَكُذَا الْعَلُومُ آرَبَعَةً : عِلْمُ الشَّرِيْعَةِ وَعِلْمُ الطَّرِيْقَةِ وَعِلْمُ الْبَعْرِ فَقَوَعِلْمُ الْعَقِيْعَةِ وَكُذَا الْأَرْوَاحُ آرَبَعَةٌ : رُوحٌ جِسْمِانَ وَتَعَلَى الطَّرِيْقَةُ وَرُوحٌ سُلَطَانَ وَتَعَلَى النَّامِ وَكُذَا الْقَجَلِيَاكُ آرَبَعَةٌ : تَجَلَى الْرَقَارِ وَتَجَلَى الْرَفْعَالِ وَتَجَلَى الضِفَاتُ وَتَجَلَى الذَّامِ . وَكُذَا الْعَقْوَلُ آرَبَعَةٌ : عَقْلُ الْمَعَاشِ وَعَقْلُ الْمَعَادِوَعَقْلُ الرُّوْعَانِ وَعَقْلُ الْكُنْ.

وَ فِي مُقَاتِلَةِ الْعَالَمِ الْآرُ تِعَةِ الْمَدُ كُورَةِ وَالْعَلْوِمِ وَالْآرَوَاجِ وَالْقَجَلِيَاتِ وَالْعُقُولِ فَبَعْضُ القَاسِ مُقَيَّدُونَ بِالْجِلْمِ الْاَوْلَ وَبِالرُّوْجُ الْاَوْلِ وَبِالتَّجَلِي الْأَوْلِ وَبِالْعَقْلِ الْأَوْلِ فِي الْجَنَّةِ الْأَوْلِي وَهِي جَفَةُ الْمَأْوَى وَبَعْضُهُمْ مُقَيَّدُونَ فِي القَّافِيَ

وَهُمْ فِي الْجَنَّةِ الثَّانِيَةِ وَهِيَ جَنَّهُ النَّحِيْمِ وَبَعْضُهُمْ مُقَيِّدُونَ بِالثَّالِيدِ وَهُمْ فِي الْجَنَّةِ الثَّالِيَّةِ وَهِيَ جَنَّهُ الْفِرْ دَوْسِ وَتُل غَقَلُوا عَنْ حَقِيْقَةِ هٰؤُلاء الأَشْيَاء وَاهْلُ الْحَقِي مِنَ الْفُقَرَاءِ الْعَارِقِيْنَ فَزُوْا مِنْ كُلِّهَا وَوَصَلُوا إِلَى الْحَقِيْقَةِ وَالْقُرْبَةِ وَلَمْ يَعَقَيْدُوا بِمَيْ سِوَى اللَّهِ تَعَالَى وَاثْبَعُوا قَوْلَهُ ثَعَالَى فَهِزُوَّا إِنَّ اللَّهِ وَ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ آكُمُلُ الصَّلُوةِ وَالسَّلَامِ اللَّهُ نَمَّا وَالْأَجِرَةُ حَرَامٌ عَلَى أَمْلِ اللَّهِ وَالْمُرَادُ مِنَ الْحَرَامِ مَاهُمًا لَيْسَمَّا أَنَّهُمَا حَرَامَانِ فَلْحَرْمًا عَلَيْهُمْ وَلَكِنْ هُمُ قُلْ حَرَّمُوا عَلَى اتْفُسِهِمْ أَنْ لَا تَطَلَّمْهَا وَلَا تَتَعَلَّق عِتَعَبَّعِهَا لِأَنَّهُمْ يَغُولُونَ أَنَّنَا فُغَدَّثُونَ وَهُهَا حَادِثَتَانِ فَكَيْفَ الْحَادِثُ يَطَلُّبُ حَادِثًا بَلِ الْوَاجِبُ عَلَى الْعَادِثِ أَنْ يُطَلُّبَ الْمُحْدِثَ وَقَالَ فِي حَدِيْتِ الْقُدْرِي مَعَتَبَي مَعَتَبُدُ الْفَقَرَاء وَقَالَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ والسَّلَامُ ٱلْفَقْرُ لَكِي وَاتَا ٱفْتَعِرْ بِمِولَيْسَ الْهُرَ ادْبِالْفَقْرِ ٱلْفَقْرُ الْبَعْلُومُ وَلَكِنَّ الْهُرَادَ بِالْفَقْرِ الْهُوعَزَّوجَلَّ وَتُرَكُ مَاسِوَالْاوِنَ التَّنَعُمَاتِ النُّدُيِّوِيَّةِ وَالْأَخْرُويَّةِ وَالْهُرَادُ مِنْهُ الْفَتَا في الله كَمَّا لَا يَبْغِي في تَفْسِم لِتَفْسِم ضَيٌّ وَلَا يَسَعُ فِي قَلْبِهِ سِوَى اللهِ تَبَارُكَ وَتَعَالَى كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى لَا يَسْغَنِي أَرْضِي وَلَا سَفَائِي بَلْ يَسْغَيني قَلْب عَبْدِي الْهُؤُونِ وَالْمُرَادُ بِالْمُؤْمِنِ الَّذِينَ صَفَا قَلْبُهُ مِنْ صِفَاتِ الْمَثْمِ يَهِ وَخَلَا مِنَ الْآغْيَارِ فَوَسَعَ الْحَقَ قَلْيُهُ بِالْعَكْسِيَةِ قَالَ آبُو يُزِيُّكُ الْبُسْطَاعِيَ رَجِنهُ اللهُ تَعَالَى نُو أَنَّ الْعَرَشِ وَمَا عَوْلَهُ ٱلْعِي فِي ٓ إِن مِن رُوتِهَا قَلْبِ الْعَارِ فِ مَا أَعَشَى بِهِ فَتَن أَعَبَ هُؤُلّاء الْمُجِيْثِينَ فَهُوْ مَعَهُمْ فِي الْأَجِرَ وَوَعَلَامَةُ حَيْهِمْ خُبُ شَيْرِهِمْ وَالْإِشْدِيَاقُ إِلَى اللهِ تُعَالَ وَلِقَالِهِ كَمَا قَالَ جَلَ جَلَالُهُ فِي الْحَدِيْتِ الْقُدْتِينِ طَالَ شَوْقُ الْأَبْرَارِ إِلَى لِقَاتِيْ وَإِنِّي لَاشَذُ شَوْقًا اِلَيْجِمْ وَآمّا لِبَاسْهُمْ عَلَ ثَلَاثَةِ الْوَاجِ كَمَا ذَكّرْ كَافِي الْفَصْلِ الفَّالِيهِ وَامَّا أَعْمَالُهُمْ فَعَمَلُ الْمُسْتَدِينَ مُتَلَوَّنَ بِالْعَيِدَةِ وَالذَّمِيْمَةِ وَعَمَلُ الْمُتَوَسِّطِ مُتَلَوَّنَ بِالْعَينِدَةِ مِعْلَ آنْوَارِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ وَالْمَعْرِفَةِ وَلِيَاسُهُمْ مُتَلَّوْنُ كَلْلِكَ مِعْلَ الْمَهَاشِ وَالزُّرْفَةِ وَالْخَطْوَةِ وَخَمْلُ الْمُنْعَلَى عَالِ عَنِ الْأَنْوَانِ كُلِهَا مِعْلُ نَوْرِ الشَّمْسِ فَغُوْرُهَا لَا يَغْيَلُ الْأَنُوانَ فَكَذَا لِبَاسُهَ لَا يَغْيَلُ الْأَنُوانَ مِعْلُ السَّوَادِ لَا يُغْتِلُ الْأَلْوَانَ وَهُوَ عَلَامَهُ الْغَدَا؛ وَهُوَ يِقَابُ نُوْرِ مَعْرِقَوِهِمْ كَيَا أَنَّ اللَّيْلَ يَقَابُ نُوْرِ "لَهُنِيس وَقَدُ قَالَ اللهُ تَعَالَ وَجَعَلْنَا الَّيْلَ لِمَاسًا وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا فِيُعِرِشَارَةُ لَطِيْفَةً لِمَنْ لَهَ لَبُ الْعَقْلِ وَالْعِلْمِ وَآيَمُنَا النَّهَارَ مَعَاشًا فِيُعِرِشَارَةُ لَطِيْفَةً لِمَنْ لَهَ لُبُ الْعَقْلِ وَالْعِلْمِ وَآيَمُنَا النَّهَارَ مَعَاشًا فِيُعِرِشَارَةُ لَطِيْفَةً لِمَنْ لَهُ أَبْقِقُ لِمَا الْعَلَىٰ الْعُرْبَةِ فِي التُنْيَا فِي سِجْنِ وَغُرَبَةٍ وَغَمْةٍ وَعِنْتَةٍ وَشِنَةٍ وَشِنَةٍ وَشُلْبَةٍ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ الْفَشْل الصَّلَاةِ وَآكُمُلُ السَّلَامِ الثَّنْيَا سِجْنَ الْمُؤْمِنِ فَيَلِيْقُ بِالظُّلُمَةِ هُهُمَا لِبَاسُ الظُّلُمَانِيَّةِ وَقَدْ صَحَ فِي الْمَدِيْثِ عَنِ النَّيِي صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٱلْبَلَاءُ مُوَكُلُّ عَلَى الْإِنْبِيَادَ وَالْأَوْلِيَاءَ فَالْأَمْقُلُ ثُمَّ الْأَمْقُلُ وَلَهُسُ السَّوَادِ وَتَعَهُمُ بِعَهَامَةِ السّؤدَادَ وَهَلَا اللِّبَاسُ إِبَاسُ الْهَلَاءَ وَلِهَاسُ الْمُتَعَرِّيْنَ الْمُصَابِيْنَ لِقَوْتِ الْقَابِلِيَةِ مِثْلُ الْمُكَاشَقَةِ وَالْمُضَاهَدَةِ وَالْمُعَايَنَةِ وَيَعَوْتِ حَيَاتِ الْآئِدِيَّةِ وَمِثْلُ الشَّوْلِ وَالذُّونِ وَالْعِشْقِ وَالرُّوْجِ الْقُدُينِ وَمَرْتَبَةِ الْقُرْيَةِ وَالْوُصْلَةِ وَهَوْلاَء مِنَ اعْظَمِ الْمَصَائِبِ وَلَا يُذَمِن لِمَاسِ الْمُتَعَرِّفْنَ فِي مُذَوِّ خَلْمِ إِلاَّتُهُ مَنْفَعَهُ الْأَخْرُونِيَّةِ وَهِنَ كَالْمَرَاتِبِ الَّبِيِّ إِذَا مَاتَ رَوْحُ الْمَرَ اقِامَرَ اللَّهُ تَعَالَى بِلِبَاسِ الْعِزِّ ٱرْبَعَةَ الشهر وعفرة أيام بفوت المتفقعة التُنتويَة واهَامُنَّة عِز الأَخْرُويَة عَيْرُ مُتناهِيَة كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُخْلَصُونَ عَل خَطْرٍ عَظِيْمٍ فَهٰذِهِ كُلْهَا مِنْ صِفَةِ الْفَقْرِ وَالْفَنَا وَفِي الْخَيْرِ الْفَقْرُ سَوَادُ الْوَجْهِ فِي الدَّارَيْنِ مَعْنَاهُ الْأَلُوانَ غِيْرٌ تُوْرِوَجُواللَّهِ تَعَالَى وَالشَّوَادُيْمَانُولَةِ خَالٍ عَلَى وَجُوجَيْلِ يَوِيْلُ جَتَالَهُ وَمَلَّا كُتُه وَإِذًا نَظَرُ أَهْلُ الْفُربَةِ إِلَى جَتَالِ اللوقعال لايقتل نؤر أغيبهم بغذ فلك غنز اللوقعال ولا ينظرون إلى سواة بالمعتقبة تل يكون غنبوبهم ومطلوبهم هُوَ اللَّهُ تَعَالَى فِي الدَّارَفِي وَلَا يَغْضَدُونَ غَوْرَ اللَّهِ تَعَالَى لِأَنَّ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى خَلَقَ الْإِنْسَانَ لِمَعْرِقَتِهِ وَوْضَلَتِهِ

# م من الأسرار ١٥٦٠ ١٥٦٠ عن الأسرار ١٥٠٠ المنتن ١٥٦٠ من الأسرار

قَالْوَاجِبُ عَلَى الْإِنْسَانِ أَنْ يَطْلُبَ مَا خُلِقَ لِأَجْلِهِ فِي الذَّارَ غِنِ كَيْلَا يَضِيغَ عُمُرُ فيمَا لَا يُغَيِيْهِ وَلاَ يَغْرِهُ أَبَدُا تَعْدَ الْعَوْتِ الْعَوْتِ الْعَوْتِ الْعَالَاتِ عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ الْعَالَاتِ عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ الْعَالَاتِ عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ الْعَصِلِ المُألِث عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ اللهَ اللهُ المُألِث عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ اللهُ اللهُ اللهُ المُألِث عَمْر فِي بَيَانِ الطَّهَارَةِ اللهُ اللهُ المُنْافِقِ عَلَى الْمُعَلِي المُعْلَقِ اللهُ المُؤْمِنِ المُؤْمِنِ اللهُ المُنْافِقِ اللهُ الل

#### الفصل الرابع عشر في بَيَانِ صَلوةِ الثَّرِيْعَةِ وَالظّرِيْقَةِ الفصل الرابع عشر في بَيَانِ صَلوةِ الثَّرِيْعَةِ وَالظّرِيْقَةِ

ڡٚٲڟٵڞڶۅڠؙٵٮۼٙڔؽۼۊؚڡؙۊؘڠٛۼۘڰؽٷڕڔٷٙڷؽڵڎ۪ڂۺ؞ڡڗٵٮٟٷٵڶۺ۠ڣٞ؋ٵڽۜؿٛڞ؈ٛ۫ۿؽؚڿٵڶڟڶۅڰ۬ڣٵڷۺڿۑۑ۪ٲۼؾٵۼۼ ڡؙۼٶڿؚۼٵٳڶؽٵڵڴۼڽۊٷٵڽؚڟٵؠٳڵٳڞٵڝۑڵڔۑٵٙؽٷڵ۩ڣۼۼؚ

### من منزالاً سرار کیک 158 کیک عربی منن کیک

#### الفصل الخامس عشر في بَيَّانِ طَهَارَةِ اللهِ الْحُوْمِ الْحُوْمِ الْحُوْمِ الْحُوْمِ الْحُوْمِ الْحُوْمِ الْحُومِ الْحُمِلُ الْحُمِلُ الْحُومِ الْحُومِ الْحُومِ الْحُمِي الْحُمِلِ الْحُمِ الْحُمِلِ الْحُمِ الْحُمِلِ الْحُمِلِي الْحُمِلِي الْحُمِلِ الْحِمِلِي الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِي الْحُمِلِ الْحَمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِ الْحُمِلِي الْحُمِلِي الْحَمِلِ الْحُمِلِي الْحُمِلِي الْحُمِلِي الْحُمِلِي الْحَم

ٱلْمَعْرِفَةِ إِنْ عَالَمِ التَّجْرِيْدِ وَهِيَ عَلَى تَوْعَنِي طَهَارَ قُلِمَعْرِفَةِ الضِّفَاتِ وَطَهَارَ قُلِمَعْرِ فَقِ الذَّاتِ.

فَطَهَارَةُ مَعْرِفَةِ الطِهَاتِ لَا تَعْطُلُ إِلَّا بِالتَّلْفِيْقِ وَتَضَهِيّةِ مِرْأَةِ الْقَلْبِ بِالْأَسْمَاء مِنَ النَّقُوشِ الْمَشْرِيَّةِ وَالْمَتْقِارِيَّةِ لُمْ يَعْطُلُ التَّفْرُ لِعَنْنِ الْقَلْبِ مِن تَوْرِ صِفَاتِ اللهِ تَعَالَى يَعْظُرُ بِمِلْ عَكْبِى بَمَالِ اللهِ تَعَالَى فِي مِرْأَةِ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِرْأَةِ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِرْأَةِ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِرْأَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الطَّلُومِ وَالْقَارِفُ لِمُقَالِ مِنْ وَالْعَالِمُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَةُ الْقَلْبِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ وَالْعَارِفُ لِمُقَالِي فَاذَا عَنْتِهِ الشَّلَامُ الْمُؤْمِنُ مِنْ أَوْالْقَالِقِ لَا عَنْهِ السَّلَامُ الشَّلَامُ الْمُؤْمِنُ وَالْعَارِفُ لِمُؤْمِلُ فَإِذَا قَتْتِ الشَّطِيقِيَّةُ مِثْلَازَمَةِ الْإِسْمَاء عَصَلَ مَعْرِفَةُ الطِهَاتِ عَطَلَ الشَلَامُ الْمُلُومُ وَالْعَارِفُ لِمُؤْمِلُ فَإِذًا قَتْتِ الشَّقِيمُ فِي الشَلَامُ الْمُؤْمِنُ وَالْعَارِفُ لِمُؤْمِلُ فَإِنَّا قَتْتِ الشَّقِيمُ لَا الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِنِ وَالْمَانِ فَا مِنْ الْمُؤْمِنِ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ وَالْمَالِقُولُ فَإِنْ الْمُؤْمِقِيمُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلِ السَّلَامُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُ الْمُلْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُومُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ وَالْمُلُومُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُعْمَلُ الْمُؤْمِ الْمُقَامِ الْمُعْمُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِ الْمُؤْ

وَإِمّا طَهَارَةُ مَعْرِفَةِ الذَّابِ لَا تَعْصُلُ إِلَّا يِمْلَازَ مَةِ اَعْمَاء القَوْمِنِي الفَّلَاقَةِ الْأَعِرَةِ مِن الْأَلْبِ فَلَمْ يَعْمُوا النِّهِ مِن أَوْرِ الغُوْمِنِي فَإِذَا تَعْلَى الفَّالِي فَالِي الْبَعْمِ يَهُ وَلَيهِ عَلَيْهِ الْمُؤْمِنَ النَّاعِ وَقَمَا النَّعْلَاكِ وَقَمَا النَّعْمَ عَمِي العَوْمِن الْوَالِي الْمُعْمَى اللَّهُ وَعَلَى كُلُّ عَنْ هَالِكُ إِلَّا وَجُهَة وَقَالَ مَعْمُ اللَّهُ مَا يَضَا النَّعْمَ وَعِمْدَة أَمُّ النَّعْمَ عَمِيمَ الْأَوْرُ الْمُعْلَى عَمْلَ وَلَا عُلْمُ اللَّهِ مِنْهُ مَعْمَ لِيهِ لَهُ بِلَا تَعْمُ وَاللَّهُ مَا يَشَالُ مُنْ الشَّعْمِ وَعِمْدَة أَمُّ النَّعْمَ عَمْدُ فَيْهِ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَعَمْلُولُ اللَّهُ وَعَلَى اللَّهُ وَالْمُولُ اللَّهُ وَلَا يَعْمُ وَعِمْدَة أَمُّ النَّعْمِ عَنْهُ وَلا عَنْهُ وَلا عَنْهُ وَلا عَمْرُهُ فَيْهُ عَيْمُ اللَّهُ وَعَمَا وَلا يُعْمُ وَعَلَى اللَّهُ وَلا عَمْرُهُ فَيْهُ عَيْمُ اللَّهُ وَعَمَا وَلَا يَعْمُ وَلَا مُعْرَالُهُ مَا اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَالْمُ النَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّه اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّه الْمُولُولُولُولُكُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّه اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّه وَعَلَى اللَّه وَعَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّه اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَلَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُولُولُ اللَّهُ اللْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّه

#### الفصل السادس عشر في بَيَانِ زُكُوةِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ الفصل السادس عشر في بَيَانِ زُكُوةِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ

# من منزالاً سرار کی کی (159 کی کی عربی منن کی کی کی

المتساتات قلايت والمنظرة المنافية والمنافية والمنظرة وال

#### الفصل السابع عشر في بَيَانِ صَوْمِ الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ السَّالِ عَشر الشَّرِيْعَةِ وَالطَّرِيْقَةِ

قَاقًا صَوْمُ القَرِيْعَةِ آنَ يُعْسِكَ عَنِ الْهَا كُولَاتِ وَالْهَفَرُ وَبَاتِ وَعَيْ الْوَقَاعِ فِي النَّهَا وَاقَا صَوْمُ الطَّرِيْقَةِ فَهُو آنَ يُعْسِكَ جَيْعَ أَعْطَانِهُ عَيَ الْبُعَوْمَاتِ وَالْبَقَافِي وَالنِّمَائِمِ مِثْلُ الْعُجْبِ وَغَيْرِهِ ظَاهِرًا وَبَاطِنًا لَيْلًا وَ نَبَارًا فَإِذَا فَعَلَ شَيْنًا مِن هَذِهِ الْهِمَالُ النِّيْ ذَكُرُ كَامَا يَعْلَى صَوْمُ الظَيْهَةِ فَصَوْمُ الغَيْ يَعْهِ مُوفَّتُ وَصَوْمُ الظَيْهِ فَعَيْمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَرُبَّ صَائِمٍ لَهُ مِنْ صَوْمِهِ إِلَّا أَيْوَعُ وَالْعَظَمُ فَلِنَيْكَ فِيْلُ كُمْ فِن صَائِمٍ مَفْطِرُ وَكُمْ مِن مَعْمِهِ إِلَّا أَيْوَعُ وَالْعَظَمُ فَلِنَاكَ فِيْلُ كُمْ وَن صَائِمٍ مَفْطِرُ وَ كَمْ مِن مَعْمِهِ إِلَّا أَيْوَعُ وَالْعَظَمُ فَلِنَاكَ فِيْلُ كُمْ وَن صَائِمٍ مَفْطِرُ وَ كَمْ مِن مَعْلِمُ وَالْمَالِ الْمُعْلِمُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ وَالْمَالُولُولُولُ وَالْعَظِمُ وَلَا عَلَى الْمُعْلِمُ وَلَا عَلْمُ الْفَالِمُ وَقَالَ الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا عَلْمُ الطَولِيقَةِ وَهِي الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُولِمُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُولِمُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُولِمُ وَلَا الْمُولِمُ وَلَا الْمُولُولُولُ الْمُولُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُعْلِمُ وَلَا اللهُ وَلَا الْمُعْلِمُ وَلَا كُمْ رَوْلُولُ الْمُولُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُولُ الْمُولُولُ الْمُولُولُولُ الْمُولِلُولُ اللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ لَولُولُ الْمُولِلُولُ الْمُؤْلِى الْمُؤْلِى الْمُؤْلِى الْمُولِمُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِى الْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُولُ الْمُؤْلِمُ ال

وَأَمَّا مَوْمُ الْعَقِيفَةِ فَهُوَ إِمْسَاكَ الْقُوَّادِ عِمَّا سِوَى اللهِ تَعَالَى وَإِمْسَاكَ البَيْرِ عَن قَعَبَةِ مُشَاهَدَةِ غَيْرِ اللهِ تَعَالَى اللهِ اللهِ اللهِ عَنْهُ اللهِ اللهِ اللهِ تَعَالَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### الفصل الشامن عشر في بيّان عج الشّر يُعَدِّو الطّريْقَةِ ﴿ ﴿

اللهُ تَعَالَى عَلَيُومِنَ الإخرَامِ وَغَيْرِهِ فَهَزَاءُ هَنَا الْحَجَ الْجِنْقُ مِنَ الْجَجِيْمِ وَالْأَمْنُ مِنْ قَهْرِ اللهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى فَهَنْ دَخَلَهُ كَانَ أَمِنًا ثُمَّ طَوَافُ الصَّلْمِ ثُمَّ الرَّجُوعُ إِلَّى وَطُهِهِ رَزَّفَنَا لِئَهُ تَعَالَى وَإِيَّا كُمْ وَأَمَّا بَيَانٌ تَجَ الطَّهِ يَقَةِ فَرَادُهُ وَرَاحِلَتُهُ آوَّلًا ٱلْمَيْلُ إِنْ صَاحِبِ التَّلْقِينِ وَٱخْذُهُ مِنْهُ ثُمَّ مُلَازَمَةُ الذِّكْرِ بِالنِّسَانِ مَعَ مُلَاحَظَةِ مَعْمَاهُ وَالْمُرَادُ بِالذِّكْرِ بِالنِّسَانِ مَعَ مُلَاحَظَةِ مَعْمَاهُ وَالْمُرَادُ بِالذِّكْرِ وَهُوَ لَا اِلهَ إِلَّا اللهُ بِاللِّسَانِ ثُمَّ يَعُصُلُ حَيَاةً الْقَلْبِ لَهُ ثُمَّ يَعُتَغِلُ بِذِكْرِ اللهِ تَعَالَى فِي الْبَاطِي عَثَى يُصَفِّينه ٱوَلَا بِالْبَرَّامِر آهماد الصفاح ليتظفر كغنة التج بأنوار صفات الجتال كها آمر لله تعالى ابراهيم والمعاعيل يقوله تعالى أن ظهرا بَيُونَ لِلطَّائِهِ بَنَ إِلَّى أَخِرِ الْأَيْرَةِ فَكَفَيْتُ الظَّاهِ وَتَطْهِيْزُهَا لِلظَّائِهِ فِن مِنَ الْمَغْلُوفَاتِ وَكَفَيْتُ الْبَاطِي تَطْهِيْزُهَا لِلظَّانِهِ فِينَ مِنَ الْمَغْلُوفَاتِ وَكَفْيَةُ الْبَاطِي تَطْهِيْزُهَا لِلظَّانِهِ فِينَ مِنَ الْمَغْلُوفَاتِ وَكَفْيَةُ الْبَاطِي تَطْهِيْزُهَا لِتَظْرِ الخالِي فَمَا الْيَقُ وَآجُدُ هٰذَا القَطْهِيْرُ يَمَا سِوَادُلُمَّ الْإِحْرَامُ بِنُوْرِ الرُّوْجِ الْفَلْسِي ثُمَّ دُخُولُ كَعُبَةِ الْقَلْبِ ثُمَّ طَوَافُ الْقُنْوَمِ عِثْلَازَمَةِ اشْمِ الظَّافِي وَهُو اللَّهُ فَقَ الذِّهَابِ إِلْ عَرَفَاتِ الْقَلْبِ وَهُومَوْضِغَ الْهُمَّاجَاتِ فَوَقَفَ فِيهَا عِثْلَازَمَةِ القَّالِيفَ وَهُوَ "هُوْ" وَالرَّامِعُ وَهُوَ" حَقِّ. ثُمَّ يَلُحَبُ إِنَى مُؤْخَلُقَةِ الْغُوَّادِوَ يَهْبَعُ بَيْنَ الْغَامِينِ وَهُوَ حَيِّ وَيَبْنِ الشَّادِينِ وَهُوَ فَيُؤَمِّدُ ثُمَّ يَذُهُبُ إِلَى مِنِي البَيْنِ وَهُوَ مَا يَنْنَ الْحَرَّمَيْنِ وَالْوَقُوفُ يَيْنَهُمَا ثُمَّ يَذُخُ التَّقْسَ الْيُطْبَوْنَهُ بِمُلَّازَمَةِ اسْمِ السَّابِعِ وَهُوَ قَهَارٌ لِأَنَّهُ إِحْمُ الْقَنَاءَ وَرَافِعٌ يُوجَابِ الْكُفْرِ كَهَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامَ الْكُفْرُ وَالْإِيْمَانَ مَقَامَانِ مِنْ وَرَاء الْعَرْشِ وَهُمَّا جَارُانِ بَيْنَ الْعَبْنِ وَرَبِّهِ عَزَّشَالُهُ آخَدُ هُمَّا آنَـوْدُ وَالْأَغَرُ آيْيَضٌ ثُمَّ حَلَقُ رَأْسِ الرُّوحِ الْعُدْسِي مِن صِفَاتِ الْمَثَمِرِيَّةِ مِمْلَازَمَةِ الْإِسْمِ الشَّامِي ثُمَّ تُحُولُ حَرْمِ النهَ مِمْلاَزَمَةِ إنْ الثَّاسِعِ ثُمَّ الْوَصُولَ إلى رُوَّيَةِ الْعَاكِفِينَ فَيَعْتَكِفُ فِي إِسَاطِ الْقُرْبَةِ وَالْأَنْسِ يُعَلَّازُهُ فِي الْعَاشِحِ ثُمَّ يَرَى جَمَالَ الضّهَدِيَّةِ خَعَانَهُ مَا أَعْظَمَ شَانُهُ بِلَّا كِيْفٍ وَلا تَشْهِيْهِ ثُمَّ طَوَافَ سَهُعَةِ آشُوَاطِ عِمْلاَزَمَةِ إِنْمِ الْعَادِيْ عَمْرَ وَمَعَهُ سِتَّةَ آسَمَا: مِنَ الْفُرُوعَاتِ ثُمَّ الشُّرْبُ مِن يَدِي الْغَرْبَةِ عَرَابًا كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَ سَقَاهُمْ رَبُّهُمْ عَرَابًا طَهُورًا مِنْ قَدِجٍ إِنْمِ الفَّانِي عَمَّرَ فَمَ الْيُزْقَعُ مِنْ وَجِهِ الْبَائِيُّ الْمُقَرَّدِينِ مِنَ التَّشْمِيْءِ فَيَنْظُرُ بِنْفِرِ مِ إِلَيْمِ وَهَذَا مَعْفَى قَوْلِهِ تَعَالَى مَاعَيْنَ رَأَتْ وَلَا أَفُلَ مَعْفَ وَلَا خَطَرَ عَلَى قُلْبِ بِشَرِ يَعْيِن تُلاَمُ اللهِ تَعَالَى بِلاَ وَاسِطَةِ الْخُرُوفِ وَالصَّوْتِ وَالْمُرَادُ بِقَوْلِهِ وَلا خَطَرَ عَلَى قَلْبِ بِشَرِ يَعْيِن فَوْقُ الرُّويَّةِ وَالْحِطَابُ ثُمَّ يَعِلَ مَا حَرَّمُ اللَّهُ تَعَالَى بِتَبْدِيلِ الشَّيْمَاتِ مِنَ الْحَسَقَاتِ بِتَكْرَارِ آمْهَا: الثَّوْحَيْدِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَمَنْ تَابَ وَامْنَ وَعَمِلَ صَايُمًا فَأُولِيكَ يُبَيِّلُ اللهُ سَيِفَاتِهِ هُ حَسَفَاتٍ ثُمَّ الْعِثْقِ وَن التَّصْرِيفَاتِ التَّفْسَانِيَّةِ ثُمَّ الْإَمْنُ مِنَ الْخَوْفِ وَالْخُرُنِ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَ اللَّ إِنَّ أَوْلِيّاً اللهِ لَا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ رَزَقَتَا اللهُ وَ إِيّا كُمْ بِفَضْلِهِ وَجُوْدِهِ وَكُرْمِهِ ثُمَّ طَوَافُ الطَّنْدِينَكُرُ إِدِ الْأَسْمَاءُ كُلِّهَا ثُمَّ الرَّجُوعُ ألى وَطْنِهِ الْإِضْلِي الَّذِي فِي عَالَمِ الْعُنْدِسِ وَ عَالَمِ آخسَن الثَّقُولَمِ يَعُلَّازَمَةِ النَّمِ الثَّالِيُ عَمَّرَ وَ هُوَ مُتَعَلِّقٌ بِعَالَمِ الْيَقِيْنِ وَ هٰذِهِ الثَّاوِيَلاَّتِ فِي دَايَرَةِ اللِّسَانِ أَو الْعَقُلِ وَ آمًّا مَا وَرَا ۚ ذَٰلِكَ فَلاَ يُمْكِنُ الْإِخْمَارُ عَنْهَا لِأَنَّهَا أَلا تُدْرِكُهَا الْأَفْهَامُ وَالْأَخْمَانُ وَلَا يُسَعُ الْحُوَاصِلُ لِذَٰلِكَ كَمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَّمُ آنَّ مِنَ الْعُلَوْمِ كَهَيْنَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا الْعُلَمَا المُلتَاءُ بِاللَّهِ قَافًا تَطَعُوا بِهَا مَا أَنْكُرُهَا آهُلَ الْعِزَّةِ فَالْعَارِفُ يَغُولُ مَا دُوْتَهُ وَالْعَالِمُ يَغُولُ مَا تَوْقَهَ فَإِنَّ عِلْمَ الْعَارِفِ مِرُ اللهِ تَعَالى وَلَا يَعْلَهُهُ غَيْرُهُ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى وَلَا يُعِيْظُونَ بِحِيَّ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا يِمَا شَأَ ٱلَّذِيمَ آي الْأَنْمِيَّةَ وَالْأَوْلِيَّةَ قَالَة يَعْلَمُ النِّرَ وَٱخْفَى أَلَفَهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ وَلَّهُ الْإَسْقَاءُ الْخُسْفِي وَاللَّهُ آعْلُمْ.

# من من الأسرار ١٤٠٠ (161 (١٤٠٠ عربيمتن ١٤٠٠)

#### الفصل التأسع عشر في بَيَانِ الْوَجُدِ وَالصَّفَا

قَالَ اللهُ تَعَالَ وَتَغَفَّعِرُ مِنْهُ جَلَوْدُ الَّذِينَ يَغَفَوْنَ رَغَبُمْ ثُمَّ تَبِنِينَ جَلُودُهُمْ وَقُلُونِهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَقَالَ تَعَالَى الْأَنَىٰ خُلُودُهُمْ وَقُلُونِهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ جَنْبَةٌ قِينَ غَرَّحَ اللهُ صَلَرَهُ لِلْإِنْمَانِ فَهُوَ عَلَى نُوْرٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُونِهُمْ مِنْ ذِكْرٍ اللهِ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ جَنْبَةٌ قِيلُ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ لَا وَجَدَلُهُ لَا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجَنْبُلُ رَحِنَهُ اللهُ تَعَالَى جَنْبُواذَا مَا لَكُونُ لِلْ وَجَدَلُهُ لَا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجَنْبُلُ رَحِنَهُ اللهُ تَعَالَى الْمُؤْمِنُ وَقَالَ النِّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ مَنْ لَا وَجَدَلُهُ لَا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجَنْبُلُ رَحِنَهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ لَا وَجَدَلُهُ لَا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجَنْبُلُ رَحِنُهُ اللهُ تَعَالَى اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ لَا وَجَدَلُهُ لا حَيْوةً لَهُ قَالَ الْجَنْبُلُ وَعَلَالُهُ لَا عَلَيْهِ السَّاطِي مِنْ اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ فَا لَا اللهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَنْ أَلُونُهُ فَاللَّهُ مَا فَلُولُهُ مِنْ اللّهُ وَعَلَى اللّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ عَلَيْهُ مَا لَا اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلْ

قَالْوَجْدُ عَلَى تَوْعَيْنِ جِسْمَانِيْ وَ رُوَعَانِيْ فَالْجِسْمَانِيُّ وَهُوَ وَجْدُ التَّفْسَانِيَّةِ وَ وَجْدُدُ يَفُوَ وَالْجَدُّيَةِ الْقَالِيَةِ الرُّوْحَانِيَةِ مِثْلُ الرِّيَاءُ وَالشَّهْعَةِ وَالشَّهْرَةِ فَهْنَا التَّوْخُ كُلُّهُ بَاطِلُ لِآنَ اِخْتِيَارُهُ غَيْرُ مَغْلُوبٍ وَلَا مَسْلُوبٍ وَلَا يَّهُوْزُ الْهُوَافَقَةُ مِشْلِ شَلَا الْوَجْدِ::

وَآهَا الرَّوْحَانِيَّةً فَهُوَ أَنْ يَتَقَوَّى الرُّوْحَانِيَّةً بِقُوَّةِ الْجَنْبَةِ يَهِعْلِ ثِرَ أَةِ الْغُرَّانِ بِصَوْبٍ حَسَنِ أَوْ شِعْمٍ مَوْزُونٍ آوْ لِا كُرِ مُوَاكِّرٍ فَلَا يَهْفَى يُلْعِسْمِ قُوَّةً وَ اِخْتِيَّارٌ وَهَذَا رَحْمَانِنَ مُسْتَعَبُّ مَوَافَقُتُه وَالَّذِيهِ أَشَارَ بِقَوْلِهِ تَعَالَى فَهَوْمَ عِبَادِي الَّذِينَ يَسْتَبِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ وَكُنَّا آهُوَاتُ الْعُشَاقِ وَالظَّيْوِرِ وَالْآلْحَانِ الْبَعَانِي فَكُلُّ ذَلِكَ فُوَّةُ الرُّوعَ } وَلَا مَنْ قُلَّ لِلتَّفْسِ وَالشَّيْطَانِ فِي مِفْلِ هُذَا الْوَجْنِ لِأَنَّ الشَّيْطَانَ يَتَصَرَّفُ فِي ظُلْمَانِيَّةِ النَّفْسَانِيَّةِ لَا فَي نُورَائِيَّةٍ الرَّ عَمَائِيَّةِ فَإِنَّهُ يَنْوُبُ فِيهَا كَمَا يَنْوُبُ مِنْ كَلِيمَةِ الْحَوْقَلَةِ وَهِي لا حَوْلُ وَلا فَوْقُ إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيْمِ كَالْهِلْحِ فِي الْمَاءِ كُنَّا وَرّدَ فِي الْحَدِينِي فَفِي قِرَانَةِ الْإِيَّاتِ وَالْأَشْعَارِ الْحِكْمَةِ وَالْمَعَنَّةِ وَالْحِشْقِ وَالْأَصْوَاتِ الْحُزْدِيَّةِ فَوّةً نُورَائِيَّةً لِلرُّوحِ فَالْوَاجِبُ أَنْ يَصِلَ النَّوْرُ إِلَى النَّوْرِ وَهُوَ الرُّوحُ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَالطَّيْمَاتُ لِنْقُلْتِيمِينَ وَأَمَّا إِذَا كَانَ الْوَجْلُ شَيْطَائِيًّا وْتَفْسَانِيًّا فَلَا يَكُونَ فِيهِ وَثُورٌ مِنْ قَالُتِهُ وَ كُفَرُ وَ شَلَالٌ فَالغَّالَيْهُ تَصِلُ إِلَى الظَّلْمَانِيَّةِ وَفِي الثَّفْسُ فَيَفُوى رَجِفْسِهِ كَمَّا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى ٱلْقَبِهْ فَاتْ لِلْغَبِيْدِ فِي فَلَيْسَ لِلزُّوعَ فِيْهَا فَوْدَّ ثُمَّ حَرّ كَاتَ الوّجْبِ فَعِي وَجْبِ الرُّوحَائِيَّةِ، تَوْعَيْنِ تَوْعٌ إخيتاري وتؤع إضطراري فالإخيتاري كعزكة الإنسان ليس في جسيه ألد ولا مرض و لا شغد فهذه الحركاث كُلُّهَا غَيْرُ مَشْرُ وَعَهُ وَأَمَّا الْإِضْطِرَارِ شَوَهُمَ الَّذِي تَعْصُلُ بِسِيبِ اعْرَيْمِشْلِ قُوَّةِ الرُّوحِ قَلَا تَقْدِرُ النَّفْسَ عَلَ صَفَعِهِ إِلاَّنَّ هٰذِهِ الْحَرَكَاتُ غَالِمَةٌ عَلَ حَرَكَاتِ الْجِسْمَائِنَةِ مِفْلُ حَرَكَاتِ الْعَثْنِي إِذَا غَلَبَتْ عَجِزَ الْإِنْسَانُ عَن تَعَمَّلِهَا فَلَا الْحَيْمَارُلَهَا حِيِّنْمِينِ فَالْوَجْلُ إِذًا غَلَبَ الْحَرِّكَاتُ الرُّوحَائِيَّةُ يَكُونَ حَقِيْقِيًّا وَ رُوحَانِيًّا وَالْوَجْلُ وَالسِّمَاخُ الْتَانِ مُحَرِّكَانِ كُمَّا فِي قُلُوْبِ الْعَثَاقِ وَالْعَارِ فِيْنَ وَهُمَا طَعَامُ الْهُجِيِّيْنَ وَمُغَوْيُ الظَّالِبِينَ وَعَنِ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ السِّمَاعَ لِقَوْمٍ فَرْضٌ وَ لِقَوْمٍ سُنَّةٌ وَ لِقَوْمٍ بِنْعَةٌ فَالْغَرْضَ لِلْفَوَاصِ وَ السُّنَّةُ لِلْمُحِبِّئِنَ وَالْبِنْعَةُ لِلْفَافِلِيْنَ وَ قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ مَنْ لَمْ يَتَعَزَكَ بِالسِّمَاعَ وَ آشَعَادِه وَ الزَيِيْعِ وَ آزَهادِه وَ الْعُودِ وَ آوَتَارِهِ فَهٰذَا فَاسِدُ الْبِرَاجِ لَهْسَ لَهُ عِلَا جُّ فَهُوَ تَاقِصٌ عَنِ الْحِمَارِ وَ الظُّلِيْوِرِ مِلْ عَنْ قُلِ الْمِهَائِمِ فَأَنَّ جَيِيْعَ فَلِكَ يَمَاثُرُ بِالثَّغَمَاتِ الْمَوْزُونَةِ وَ لِلْلِكَ كَانَتِ الظُّلِيُورُ تَضَعَلَفُ عَلَى رَأْسِ دَاؤُدَ لِإِسْتِهَاعَ صَوْتِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَهَا قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ لَا وَجُدَالُهُ لَا دِيْنَ لَهُ وَ الْوَجْلُ عَلَى عَتْمَ فِي أَوْجُهِ يَعْضُهَا جَيِنٌ وَيَظْهَرُ ٱثْرُهُ فِي الْحَرَ كَالِدِ وَيَعْضُهَا خَبِيْ لَا يَظْهَرُ ٱثْرُهَا مِنَ الْجَسَدِ كَمَيْلِ الْقَلْبِ إِلَى ذِكْرِ اللهِ تَعَالَى وَقِرَ أَيِّهِ الْقُرُانَ وَمِنْهَا الْيُكَاءُ وَالثَّالُّمْ وَمِنْهَا الْخَوْفُ وَ الْخُزْنَ وَمِنْهَا الثَّاشُفُ وَ الْحَيْرَةُ عِنْدَ ذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَمِنْهَا الشَّعَتُرُ وَ النَّدَامَةُ وَمِنْهَا الشَّفَيِّرُ فِي الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِي وَمِنْهَا الطَّلَبُ لِرَضَاءَ اللَّهِ تَعَالَ وَ الشَّوْقُ وَ مِنْهَا الْحَوَارَ قُوَ الْمَوْضُ وَ الْعِرْقُ.

# من من الأسرار ١٦٥ ١١٥٥ من عن الأسرار ١٤٥٠ من ١٤٥٠ من الأسرار من ال

#### الفصل العشر ون في يَيَانِ الْخَلُوةِ وَالْعَزُلَةِ الفصل العشر ون في يَيَانِ الْخَلُوةِ وَالْعَزُلَةِ

وَهُنَ عَلَى وَجُهُنُي طَاهِرٌ وَ بَاطِنُ فَالْخَلُوهُ الفَاحِرِيَّةُ آنْ يَعْرَلَ نَفْسَهُ وَ يَعْيِسَ بَنَفَهُ عَنِ التَّاسِ لِتَلَّا يُؤْفِئِهِمْ بِأَخْلَاقِ النَّمِيْمَةِ لِتَوَالِي التَّفْسِ مَالُوفَا لِهَا وَيُحْيِسُ حَوَاسَهَا الظَّاحِرِيَّةَ لِينْفَتَحَ الْحَوَاسُ الْبَاطِيقَةُ بِنِيْتَةَ الْإِخْلَاصِ وَالْمَوْتِ لِلْعَارِضَا الظَّاحِرِيَّةَ لِينْفَتَحَ الْحَوَاسُ الْبَاطِيقِةُ بِنِيْتَةَ الْإِخْلَاصِ وَالْمَوْتِ عِنْ يَبِهِ وَلِسَايَهِ وَكُفَّ لِسَانَةً عَنَا لَا يَعْيِنِهِ وَكُمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ يَبِهِ وَلِسَايَهِ وَكُفَّ لِسَانَةً عَنَا لَا يَعْيَعُوا النَّلِمُ الْمُسْلِمُ الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ يَبِهِ وَلِسَايَة وَكُفَّ لِسَانَةً عَنَا لَا يَعْيَعُوا السَّلَامُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَمُ الْمُولِي اللَّمَانِ مِنْ يَبِهِ وَلِسَانِهِ وَكُفَّ لِسَانَةً عَنْ الْمُولِمِينَ الْمُسْلِمُ وَكُمَّا اللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمُ الْمُؤْمِنَةُ وَلَمُ الْمُؤْمِنَ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمُ الْفَالُونُ مَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَلَا عَلَيْهِ النَّالُولُولُ وَمُولِمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَاللَامُ وَمَنَا اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَامُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَامُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَامُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُؤْمِ وَلَا اللَّهُ وَلَامُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَالِمُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَالْمُؤْمُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّ

وَ أَمَّا خَلُولُهُ الْبَاطِي فَهِيَ أَنْ لَا يَدَخُلَ فِي قَلْبِهِ مِنْ تَفَكَّرُ ابِ النَّفْسَانِيَّةِ وَ الشَّهْطَانِيَّةِ مِفْلُ مُعَبَّةِ الْهَا كُولَاتِ وَ الْمَكْرُ وْبَاتِ وَالْمَلْمُوسَاتِ وَ فَعَبَّةِ الْآهَلِ وَ الْعَيَالِي وَ الْعَيْوَاتَاتِ كَالْقَرَسِ وَ لَعَوِهِ وَمِعْلَ الرِّيَّاءُ وَالسُّهْمَةِ وَالشُّهْرَةِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الشُّهْرَةُ افَّةً وَ كُلُّ مَا يَتَمَنَّاهَا وَ الْقَبُولَ رَاعَةً وَ كُلُّ مَا يَتُوفَاهَا وَ لَا يَسُخُلُ فِي قَلْبِهِ بِإِنْ فِيهَا رِهِ الْكِيْرُ وَ الْعُجْبُ وَ الْبُخُلُ وَ الْعِيْبَةُ وَ النَّبِيْبَةُ وَ الْعَفْدُ وَ الْقَهْرُ وَ الْقَصْبُ وَ غَوْرُ ذَٰلِكُ مِنَ الذَّمَائِمِ قَوادًا دَخَلَ فِي قَلْبٍ الْخَلُونِيُّ مِنْ هَذِهِ النَّمَادِمِ فَسَمَتْ خَلُونُهُ وَ قَلْيَهُ وَمَا فِي قَلْبِهِ مِنَ الْأَعْمَالِ الطَّالِخَاتِ وَ الْزِحْسَانِ فَيَعِي الْقَلْبُ بِلَا مَنْفَعَةٍ كَمَا قَالَ اللهُ تَعَالَى إِنَّ اللهَ لَا يُصْلِحُ حَمَّلَ الْمُغْسِينَ وَكُلُّ مَنْ فِي قَلْبِهِ مِنْ هَذِدِ الْمُغْسِدَاتِ فَهُوَ مِنَ الْمُغْسِدِ فِي وَ إِنْ كَانَ فِي الظَّاهِرِ صَوْرَةَ الْمُصَلِحِمُنَ كُمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْكِوْرُ وَ الْعَجْبُ يُفْسِدَانِ الْإِيْمَانَ وَكَمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْعِيْدَةُ أَشَدُّ مِنَ الزِّنَا وَ كَمَّا قَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ الْحَسَدُ يَأْكُلُ الْحَسَدَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّادُ الْحَطَبَ وَ كُمَّا قَالَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ ٱلْفِئْنَةُ نَائِمَةٌ لَعَنَ اللَّهُ مَنَ آيَفَظَهَا وَقَالَ آيَضًا عَلَيْهِ الشَّلَامُ ٱلْيَغِيْلُ لَا يَنْخُلُ الْجَنَّةَ وَلَوْ كَانَ عَابِدًا وَ قَالَ أَيْضًا عَلَيْهِ الشَّلَامُ ٱلرِّيَّةِ شِرُكَ خَلِيٌّ وَشِرْكُهُ كُفَرٌ وَقَالَ أَيْضًا عَلَيْهِ الشَّلَامُ لاَ يَذَخُلُ الْهِتَّةَ أَمَّامٌ وَغَوْدُ ذَلِك مِنَ الْإَحَادِيْسِ الْوَارِ دَةِ فِي ذَفِر الْأَخْلَاقِ الذِّمِيْمَةِ فَهٰذَا تَعَلُّ الْإِخْتِيَاطِ فَالْمَقَصُودُ أَوَلًا مِنْ التَّصَوُّفِ تَصْفِيتُهُ الْقَلْبِ مِنْهَا وَقَتَحُ التَّفْسِ وَالْهَوْى عَنْهُ فَنَىٰ آصُلَّحَهَا بِالْغَلْوَةِ وَالزِيَاضَةِ وَالضَّهْبِ وَالْهُلَازَ مَهِ دَوَامِ الذِي كَرِ بِالْإِرَادَةِ وَالْهَعَةِ وَالثَّوْيَةِ وَ الْإِخْلَاصِ وَ الْإِغْتِقَادِ الصَّحِيْحِ السُّنِي مُثَبِعًا عَلَى آثَادِ السَّلَفِ الصَّالِحِيْنِ مِنَ الصَّاعِيْنِ مِنَ السَّلَخُ وَ الَعُلَهَاء الْعَامِلِيْنَ يِعِلْمِهِمْ فَإِذَا جَلَسَ الْمُؤْمِنَ فِي الْقَلْوَةِ بِالثَّوْبَةِ وَ الثَّلْوَةِ فَالثَّامِةِ وَالثَّالُومِ وَمَعَهُ هَٰذِهِ الثَّمْرُ وُظُ الْهَالُ كُورَةُ خَلْصَ يِلَّهِ تَّعَالَى عِلْيُهُ وَعَمَلُهُ وَنُورٌ قُلْبُهُ وَلِيْنَ جِلْلُهُ وَ طَهْرَ لِسَالُهُ وَنُجِعَ حَوَاسُهُ مِنَ الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِي وَ رُفِعَ عَمَلُهُ إِلَى حَجَرَتِهِ وَ قبِلَهْ وَسَمِعَ مُعَانَهْ كَمَا يُقَالُ سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ عِبِلَهُ آتَى قِيلَ لَلْهُ مَعُونَهٰ وَ ثَمَانُهُ وَ تَطَرُّعَهُ وَ آلَالَ عَوْضَهٰ إِلَى عَبْدِيهِ مِنَ الْقُرُبَةِ وَ الدَّرْجَاتِ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ يَضَعَلُ الْكَلِمُ الظَّيْبُ وَ الْعَبَلُ الطَّاحِ يَوْفَعُهُ وَ الْمُرَادُ مِنَ الْكَلِمِ الظَّيْبِ آن يَحْفَظ لِسَانَهُ مِنَ اللَّغُوِيَاتِ يَعْدَ كَوْيَهِ آلَةً لِذِكْرِ اللَّهِ تَعَالَى وَ تَوْجِيْدِهِ وَ كَمَا قَالَ اللَّهُ تَعَالَى قَدْ آفْلَحَ الْهُؤْمِنُونَ الَّذِينَ

### من منزالاً سرار کیک 163 کیک عربی عن کیک

#### الفصل الحادى والعشرون في تيان أور العلوي المحادي والعشرون في الفصل الحادي والعشرون في المحادي المحادي العشرون في المحادي المحا

فَيَنْتِينِ أَنْ يَهْلِسَ فِيْهَا بِالصَّوْمِ إِذِ اسْتَطَاعَ وَ يُصَلِّى الضَّلُواتَ الْفَيْسَ بِالْجَبَاعَةِ فِي الْمَجْلِسِ بِأَوْقَاعِهَا مَعُ سُلَّجِهَا وَ هْرَ الِطِهَا وَ أَرْ كَالِهَا عَلَى التَّغْدِيْلِ وَيُصَلِّيَ اثْنَتَى عَضَرَ رَكُعَةً يَعْدَ يُصْفِ الَّيْلُ وَ فِي صَلْوةُ الثَّبَغُبِ كُلُّ رَكْعَتْنِي يُسَلِّمُ إِنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ صَلُوةُ الَّيْلَ مَغْنَى مَثْنَى وَيَعْدَهَا يُصَلِّي ثَلَامَهُ رُكْعَاتٍ صَلُّوةً الْوِثْرِ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى وَمِنَ الَّيْلَ فَعَهَجُدُهِ مِالِلَةً لِّكَ وَقُولُهُ تَعَالَى تُتَجَالَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِجِ وَيُصَلِّيرَ كُعَتَيْنِ يَعَدَ طَلُوعَ الشَّيْسِ وَهِيَ ڝٙڶۅڎؙٵؙڒڞڗ؈ۅٚؽۺؽؠڣڽڂٵڗػۼؾۺؠۑؽؾۊٵڒۺؾۼٵۮٙۊؽڣڗٷؽٲۊؙڸڗػۼۊٷڵٵۼۏۮ۫ؠڗؾ۪ٵڵڣڵؠۊؿۯػۼۊڟڵ ٱغُوْ ذُبِرَتِ النَّاسِ وَيُصَيِّن بَعْنَهَا رَكَعَتَنْي بِنِيَّةِ الْإِسْتِغَارُ وَيَقْرَأُ فَيْ كُلِّ رَكْعَةِ الْفَاتِحَةَ مُزَّقَّةِ آيَةَ الْكُرْجِي مَزَّةً وَقُلْ هُوَ الله أخد سبنع مرّاب ويصل سكر كعاب صنوة الطّح يقرأ فيها من الاتاب والشور ما شاء ويصل بغدها وتعتيي بِيهَةِ كَفَارَةِ الْبَوْلِ يَعْرَأُ فِي قُلْ رَكْمَةِ الْفَاتِعَةَ مَرَّةٌ وَالْمَاعَظِينِكَ الْكُوثَرُ سَهَعَ مَرَّابٍ فَهْذِهِ تَكُونَ كَفَارَةِ لِلْبَوْلِ وَيُعَجَّأُ مِنْ عَلَابِ الْقَيْرِ فَقَدُ قَالَ نَبِيغُمَا عُلَيْهِ ٱلْطَلُ الصَّلُواتِ وَاكْمَلُ التَّسْلِيمَاتِ إِسْتَنْزِ هُوْ امِنَ الْمُولِ فَإِنَّ عَلَامَةُ عَذَابٍ الُقَيْرِ مِنْهُ وَيُصَلِّي أَرْبَعَ رَكْعَابِ إِنْ كَانَ حَنَهِمًا يُصَلِّي الْأَرْبَعَةُ يَهِيْعًا وَإِنْ كَانَ شَافِعِيًّا يُصَلِّي كُلِّ رَكْعَتَهُي وَحَدَهَا هُذَا إِذَا كَانَ تَهَارًا وَأَمَّا إِذَا كَانَ لَيْلًا فَالْمَنْفِينَ وَالشَّافِعِينَ سَوَا " يُصَلُّونَهَا رَكْعَتَنْنِ رَكْعَتَنْنِ وَهِي صَالُوهُ التَّسْمِيْحِ وَصِفَّعُهَا عَلَى مُلْهَبِ الْعَنَايِّ إِنْ كَانَ فِي النَّهَارِ يَقُولُ تَوَيْتُ أَنْ أَصَلِيَ يِنْهِ تَعَالَى آرْبَعَ رَكَعَاتٍ صَارَةَ الغَّسَابِيْحِ ثُمَّ يُكَيِّرُ تَكْبِيلِرَةً الإخرام ثقر يقرأ القوجة ثقر يسيخ يغد القوجه تنس عفرة مرّة يفول بمنان المووالتند بلوو لاإلة إلا الله والله آكْبَرُ وَلَا حَوْلَ وَلَا قُوْقَالِا ۚ بِاللَّهِ الْعَلِي الْعَظِيمِ ثُمِّ يَقَرُ أَلْقَائِعَةً وَ الشُّورَ وَأَوْ مِنَ الْإِيَابِ كَأْمِرِ الْبَقَرَةِ أَوْ غَيْرِهَا ثُمَّ يُستِحُ عَثَرَ مَوَّاتٍ ثُمَّ يَرْ كَعُ وَيَقُولُ خُمَانَ رَبِي الْعَظِيْمِ ثَلَاتَ مَوَّاتٍ وُ يَسْتِح بَعْدَهَا عَشَرَ مَوَّاتٍ وَ هُوَ فِي الرَّكُوعِ ثُمَّ يَعْتَدِلُ وَيُسَبِّحُ عَمَّرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَسْجُدُ وَيُسَبِّحُ عَمَّرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَقْعُدُ الْقَعْدَةَ الْأَوْلِي وَيُسَبِّحُ عَمُرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَسْجُدُ السَّجْدَةَ الثَّانِيَةَ وَ يَغُولُ سُفِنَانَ رِئِي الْرَحْلِ ثَلَاكَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يُسَيِّحْ عَمْرَ مَرَّاتٍ ثُمَّ يَقُولُهُ وَيُسَبِّحُ كَتَرْتِهْتِ الرَّكْعَةِ الْأَوْلَى وَيَقْرُ ۚ ٱلتَّحِيَّاتِ إِلَى التَّشْهُدِ وَيَقُوْمُ إِلَى الثَّالِيهِ وَالرَّابِعِ فَيَكُونُ التَّسْجِيْحَاتُ الْتِي تَكُونَ فِي كُلِّ رَكْعَةٍ خَسْةً وَ سَبْعِيْنَ لَسْمِيْحَةً وَفِي الرِّكْعَتَيْنِ مِائَةً وْخَسِيْنَ تَسْمِيْحَةً وَفِي الْأَرْبَجِ رَكْعَاتٍ ثَلَاثِ مِائَةٍ تَسْمِيْحَةٍ -

وَامْنَا صِفَعُهَا عَلَى مَنْ عَبِ الشَّافِي فَهُو آن يَنْوِى إِنْ كَانَ لَيْلًا أَوْ تَهَارًا يَقُولُ تَوْيَتُ آنَ أَصَلِيَ بِلُو تَعَالَى رَكُعَتَمُنِ سُنْهُ التَّسْبِيْحِ ثُمْ يُكَبِّرُ تَكْبِيْرَةَ الْإِحْرَامِ ثُمَّ يَغْرَأُ القَوْجُهُ وَ الْقَاتِعَةُ وَ الشُورَةَ ثُمْ يُسْبِحُ خَسَ عَمْرَةَ مَرَّةً ثُمْ

يَرْ كَمْ وَيُسَمِّحُ عَمُرَ مَزَاتٍ لَمْ يَعْتَدِلُ وَيُسَمِّحُ عَمُرَ مَزَاتٍ ثَمَّ يَسْجُدُ وَيُسَمِّحُ عَمُرَ مَزَاتٍ ثُمَّ يَعْلَى وَيُسَمِّحُ عَمُرَ مَزَاتٍ ثُمَّ يَعْلَى وَيُسَمِّحُ عَمُرَ مَزَاتٍ ثُمَّ يَعْلَى وَيُسَمِّعُ عَمْرَ مَزَاتٍ ثُمَّ يَعْلِي الْعَيْعِ عَمْرَ مَزَاتٍ ثُمَّ يَعْلِي الْعَيْعِ الْمَعْتَى الْعَلَيْ وَيَعْتَى الْعَلَيْمِ الْعَيْعِ الْعَلَيْمِ وَيَعْتَى الْعَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ لَهِ عَلَى الْعَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ لَهِ عَلَى الْعَلَيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ لَهِ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ لَهُ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ السَّلَمُ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَى عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْءَ عَلَيْهِ الصَّلَوْعَ عَلَيْهِ الصَّلَوْءَ عَلَيْهِ الصَّلَوْءَ عَلَيْهِ الصَّلَوْءَ عَلَى السَّمَاءُ الْوَعَلَى عَلَيْهِ وَالْمَعْلَى السَّمَاءُ الْعَنْمَ عَلَيْهِ السَّلَيْ عَلَيْهِ وَالْمَالِكِ النَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِكِ النَّهُ عَلَيْهِ وَالْمَالِكِ السَّمَاءُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا عَلَى وَالْعَلَى السَّمَاءُ الْعَنْمَ عَلَيْهِ وَمَعْلَالْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْلَالُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْلَى السَلَيْعِيْمِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَعْلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَالْمُولِقُ الْمُعْلَى الْمُعْلِي عَلَى السَّمِعِيْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَمَالَاعُ مُولِكُولُ الْمُعْلِي وَالْمُعْلَى الْمُعْلِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولِي وَالْمُولُولُ الْمُعْلِي وَالْمُعْلِي وَالْمُولُولُ الْمُعْلِي وَالْمُعْلِي الْمُعْلِي وَالْمُعْو

#### · الفصل الثانى والعشر ون في تهان الواقعات في التَّوْمِ وَالسِّنَةِ السَّانِ الْوَاقِعَاتِ فِي التَّوْمِ وَالسِّنَةِ السَّ

عَالُواقِعَاتُ النَّهُ عَتَرَةُ فِي الدَّوْمِ وَ البِندَةِ حَقَّ مُهِيدَةُ كَيَا قَالَ اللهُ تَبَارَتُ وَ تَعَالَى لَقَلَ صَدَى اللهُ رَسُولَهُ الزُدِيَا اللهُ اللهُ اللهُ تَبَارَتُ وَ تَعَالَى عَلَيْهِ الشَّلَامُ اللهُ وَعَالَى عَلَيْهِ الطَّلُووَ آكَيْلُ السَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِن يَعْدِي تَبُوقُ إِلَّا الْمُتَهِرَ الشَّلَامُ اللهُ وَعَالَى عَلَيْهِ الطَّلُوقُ وَآكَيْلُ السَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِن يَعْدِي تَبُوقُ إِلَّا الْمُتَهِرَ الشَّلَامِ لَمْ يَبْقَ مِن يَعْدِي لَهُ وَاللَّيْمِ اللهُ ال

## من من الأسرار ١٤٥٠ ١٤٥٠ عنده عربات ١٤٥٠ من الأسرار

بَصِيْرَةِ النَّاوَ مِن اتَّبَعَيْق هُوَ اِضَارَقُ اِلْ الْوَارِبِ الْكَامِلِ الْهُرْشِدِ آي الْإِرْضَادِ وَمِن بَعْدِيْ لِبَنْ لَذَبَصِيْرَةُ بَاطِنَةٌ مِثْلُ بَصِيْرَيْ مِن وَجُووَ الْهُرَادُمِنْهُ الْوَلَايَةُ الْكَامِلَةُ كَمَا آشَارَ اِلْيُوبِقَوْلِهِ عَزَّوَجَلَ وَلِيَّا مُرْشِدًا -

لُمَّ اعْلَمْ آقَ الرُّوْتِمَا عَلَى تَوْعَيْنِ اقَاقَيُّ أَوْ آتَفُسِيُّ وَ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا عَلَى تَوْعَيْنِ

ۿٙٵڷٵؿ۫ڣؠؿٳۺٙٳڝٙٵڷٳۼڷٳۑٵؙۼؠؽۮۊٳۅٵڶۮؘٙۄؽؽۊ؋ٵڵۼؠؽۮڎؙۄڂڶۮۏٞؽۊٵؗۼۣؾٳڽۅٙڷۼؚؽۑۿٳۅٙڡڟؙڶٵٞۼۏؠۅٵڶڰڞۏڔ وَ الْعِلْمَانِ وَ الصَّعْرَاءِ النَّوْرَاقِ الْأَبْيَضِ وَمِعُلُ الشَّهْنِي وَالْقَهْرِ وَالنَّجُوْمِ وَمَا آشْهَة ذَلِكَ وَكُلُّ فَلِكَ يَتَعَلَّقُ بِصِفَةٍ الْقَلْبِ وَ آمَّا مَا يَتَعَلَّقُ بِالنَّفْسِ الْمُطْمَيْنَةَ مِنْهَا فَتَحْوَمَا كُولُ الْلَحْمِ مِنَ الْحَيْوَاتَاتِ وَ الطَّيْوَرِ لِآنَ مَعِيْثَةَ الْمُطْمَئِنَةَ وَالْمُلْمَئِنَةَ وَالْمُلْمَئِنَةَ الْمُطْمَئِنَةَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ الْمُطْمَئِنَةَ وَالْمُلْمَئِنَةَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّانَ مَعِيْثَةَ الْمُطْمَئِنَةَ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ إِلَّانَ مَعِيدُهُ الْمُطْمَئِنَةَ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّانَ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ إِلَّاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْعَ عَلَيْهِ وَالطَّلِيْقِ لِلللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَا عَلَامُ عَلِيكُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْكُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْكُوا عَلَيْكُوالْمُ عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَا عَلَّا عَلَاكُوا عَلَا عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عِلْمُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَّهُ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ مِنْهَا فِي الْهَنَّةِ تَكُونُ مِنْ هَذِهِ الْآنواعِ كَمَشُوى الْفَسَعِرَ وَ الظُّيُورِ وَ آمَّا الْبَعْرَ فَهُوَ آلَى مِنَ الْهَنَّةِ الْآذَمَ عَلَيْهِ الصَّلُودُ وَ السُّلَامُ لِأَجْلِ الزِّرَاعَةِ فِي النُّدْيَا وَ الْإِبِلُ أَيْضًا مِنَ الْجَنَّةِ لِأَجْلِ صَعْتَرِ الْكَعْبَةِ الظَّاهِرِ وَ الْبَاطِنِ وَ الْخَيْلُ لِأَلَاتِ الْجِهَادِ الْأَصْغَرِ وَالْآثَارَةِ فَكُلُّ فَيْكَ لِلْأَجِرَةِ وَقَدْ جَاءَ فِي الْعَلِيْبِ أَنَّ الْفَتَحَ خُلِقَ مِنْ عَسَلِ الْجُنَّةِ وَ الْمَقَرَ مِنْ زَعْفَرَ الِهَا وَ الإيل من تورخا و الخيل من رايعايها و أمَّا البَعْل فهو من اذف صِعْد النظمينة من رادي البتام فتفيرون أن يَكُون لِرَّالِيَّ فِي الْعِمَادَةِ كَسَلُ وَ ثِغْلَةُ النَّفْسِ وَ لَا يَكُونَ لِكُسْمِهِ تَقِيْجَةً إِلَّا بِالقُوْمَةِ وَ يَعْمَلُ عَلَلَا صَالِحًا فَلَهُ جَزَالُ الْخُسْلِي وَ الْحَبِيْرُ مِنْ جَارِّيهَا خُلِقَتْ إِنَّهِل مَصْلِحَةِ ادَمَ عَلَيْهِ الشَّلَامُ وَ فُرِيَّتِه لِكُسُبِ الْأَخِرَةِ فِي الدُّنْيَا وَ أَمَّا مَا يَنْطِقُ مِنْهَا بِالرُّوْجِ هِطَابُ الْأَمْرَدِ يَعْجَلَى عَنَيْهِ الْآنُوارُ الْإِلْهِيَّةُ لِأَنَّ ٱلْهَلَ الْجَنَّةِ كُلَّهُمْ عَلَى هَذِهِ الطُورَةِ كَمَا قَالَ عَلَيْهِ أَفْضَلُ الصَّلوةِ وَ الشَّلَامُ أَمْلُ الْجُنَّةِ جُرُدٌ مُرْدٌ مَكْخُولُونَ وَ قَالَ أَيْضًا عَلَيْهِ افْضَلُ الصَّلوةِ وَ الشَّلَامِ رَأَيْتُ رَبَّ عَلَى صُوْرَةِ هَابِ آمْرَدَ قَالَ بَعْضُهُمْ ٱلْمُرَادَمِن مِعْلِ مَنَا التَجَلِيٰ وَهُوَ آنَّ الْحَقِيعَةِ الْمُعَالِمِ مَقَةِ الرَّهُوبِيَةِ عَلَى مِرْ أَوْالرُّوعِ وَ هُوَ الَّذِيلَ يُسَهُونَهُ طِفْلَ الْمَعَانِيُ لِآنَ مِرْأَةَ الْمُرَقِيَّ الْجَسَدُ وَ الْوَسِيلَةُ بَهْنَهُ وَبَنِيَّ الرَّبِ جَعَانَهُ وَتَعَالَى عَبِيٌّ كُرَّمَ اللَّهُ وجهة لؤلا تزبية رق لباغ فدوق وهذا النزق الباطن يقضل بسنب تزبية النزق الظاهر وها القلعين كالانبياء وَ الْأَوْلِيَاءَ سِرَاجُ الْفُوَالِبِ وَ الْفُلُوبِ مَا يُعْصُلُ مِنْ تَرْبِيَهِمْ مِنْ لِقَاءَ رُوْجِ الْفَرِكَةِ قَالَ اللَّهُ تَبَارُكَ وَ تُعَالَى يُلْهِي الرُّوْحُ وِنَ ٱمْرِهِ عَلَى مَن يَمَا أَمِن عِبَادِهِ وَظَلَبَ الْمُرْشِدِ لَا يُمْ لِأَجْلِ هَذَا الرُّوْحِ الَّذِيْءِ عُلَى الْفُلُوبَ وَيُعْرَفُ بِهِ رَبُّهُ قَافَهُمْ قَالَ الْإِمَامُ الْغَرَّالِيرَ فِيَ اللهُ تَعَالَى عَنْهُ لِيَجُورَ أَنْ يُرَى رَّبُ تَعَالَى فِي الْمَنَامِ عَلَى شَوْرَةِ مَعِيلَةٍ أَمْرُورِيَّةٍ عَلَى هٰذَا الطَّاوِيْلِ الْمَلَ كُورِ قَالَ لِأَنَّ هَذَا لَهُرَبِّنْ مِقَالً يَغَلُغُهُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَ عَل قَدْرِ اسْتِعْمَادِ الرَّالِيَّ وَمُعَاسَمَةِ وَلَيْسَ حَقِيْقَةُ الذَّاتِيَةِ لِآنَ اللَّهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَنْزُدُ عَنِ الصُّورِ بِثَاتِهِ وَ كَذَا رُؤْيَةُ النَّبِي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى هٰذَا الْقِيَّاسِ وَيُجُوزُ آنَ يُزى صُورَةً أَفْتَلِفَةً عَلَ قَنْمِ مُنَاسَمَةِ الرَّابَيْةِ لَا يَزَى حَقِيْقَةَ الْمُحَمَّدِيَّةِ إِلَّا الْوَادِ فَ الْكَامِلُ فِي عِلْمِهِ وَ عَتِلِهِ حَالِهِ وَيَصَيْرَتِهِ وَصَلُوتِهِ ظَاهِرًا وَبَاتَلِنُا لَا فِي حَالَةٍ كَنَّا قَالَ فِي مَرْ حَمْسُلِمٍ يَغُوزُ رُوْيَةُ اللهِ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي صُوْرَةِ الْبَشَرِيَةِ وَ النَّوْرَانِيَةِ عَلَى القَاوِيْلِ الْهَذْ كُوْرِ وَ الْقِيَاسُ فِي تَجَلِّي كُلِّ صِفَةٍ عَلَى هٰذَا النَّهْجِ كَمَا تَجَلَّى لِمُوّنِي عَلَيْهِ الطَّلُوةُ وَ الشَّلَامُ فِي صُورَةِ النَّارِ مِن مُجَرِّةِ الْعَثَابِ وَمِن صِفَةِ الْكَلَّامِ قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَ وَمَا يَلُك بِيَبِيْبِك يَا مُؤنى وَكَانَتْ تِلْكَ الدَّارُ نُورًا لَكِنْ مُفِيتَ نَارًا عَلَى زَعْمِ مُؤنى عَلَيْهِ الشَّلَاهُ وَعَلَى طَلِّبِهِ لِأَنَّهُ طَلَّبَ القَّارُ فَيُ لَلِكَ الْهِيْنِ وَلَيْسَ لِلْإِنْسَانِ أَدَنَّى رُنْبَةٍ مِنَ الشَّجَرَةِ فَلا عَجَبَ إِذَا تَجَلَّى بِصَفَةٍ مِنْ صِفَاتِ اللهِ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فِي حَقِيْقَةِ الْإِنْسَائِيَةِ بَعْدَ التَّصْفِيةِ وَهِي مِنَ الصِفَاتِ الْحَيْوَائِيَةِ إِلَى الْإِنْسَائِيَةِ كَمَا تَجَلَّى عَلى كَفِيْرٍ مِنَ الْأَوْلِيمَاءَ \_

# الأسرار ١٥٥ ١٥٥ ١٥٥ عربي عن ١٥٥٠ الم

قَالَ الْهُتَيْدُ وَيَهُ الْمُسْطَاعِيُ حِنْنَ النَّجَيِّيُ مُخَافِيهُمَّ آعْظَمُ شَافِيهُ قَالَ الْهُتَيْدُ وَمِي اللهُ تَعَالَ عَنَهُ لَيْسَ فِي هُبَيِّقُ اللهُ تَعَالَى فَعُو فَلِكَ وَيُهُ فَلَ الْمُقَامِ لَطَايَفٌ عَبِيّةٌ الآهُلِ القَصَوُفِ يَطُولُ مَرْحُهَا ثُمَّ فِي الثَّرْبِيَةِ لَا بُلُ المُعَلَّمُ وَالْمُولِ الْمُعَلِّمُ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ فَاحْتًا جَ مِنَ الْهُمَّالَةُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَالَمُ عَلَيْهُ وَيَعْمَلُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَالَ حَيَاتِهِ لَا تَعْرَفُولُ اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَالَى عَيْفِ النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ عَالَى حَيَاتِهِ فَاللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْ النَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلِلْ الللّهُ عَلَيْهُ وَلِلْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللللّهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى الللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللللّهُ عَلَيْهُ الللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ الللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللللهُ

وَ أَمَّا لَرْبِيهُ الْأَرُواجِ فَوُوحُ الْمِسْتَانِيَةِ مُرَبَّيةً فِي الْمِسْمِ وَلِرُوجِ الرَّوَافِي عَرْبُ فِي الْقَلْبِ وَرُوحُ السّلَطَافِي عَرْبُ فِي الْفَوَادِ وَرُوحُ الْقَلْبِ وَرُوحُ السّلَطَافِي عَرْبُ فِي الْفَوَادِ وَرُوحُ الْفَلْفِي الْفَوْدِ وَرُوحُ الْفَلْفِي الْفَوْدِ وَرُوحُ الْفَلْفِي اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهِ وَمَعْ الْوَاسِطَةُ بَهْدَة وَيَوْنِ الْمَعْقِ وَمُعْرَافِهُ وَالْمَالِيَةِ وَالْمُلْفِي اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنْ اللّهُ اللّهِ وَالْمُلْفِية وَاللّهُ اللّهُ وَالْمُلْفِي اللّهُ عَنْ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَ

وَ النّبِرُ فَهُوَ مِنْ صِفَةِ الْحُبُبِ هُوَ الْكِبُرُ عَلَى اللّهِ تَعَالَى كَمَا قَالَ اللّهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى إِنَّ الْبَائِنَ كَلَّهُوا بِأَيَالِنَا وَ اسْكَكُبُرُوا عَنْهَا لَا تُفَقِّحُ لَهُمْ ابْوَابُ السّبَاءَ وَلاَ يَلْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَثَى يَلِجَ الْجَمْلُ فَيْ سَمِ الْجَيَاطِ وَكُلْلِكَ تَجْرِى الْمُهُرِمِيْنَ الْبُمَّكُبُرُوعَلَى النَّاسِ.

وَ الْأِشْبُ فَهُوَ مِنْ صِفَةِ الْكِثِرِ وَ التَّفَظِيْمِ عَلَى الْعَلْيِ وَ النَّبُ فَهُوَ مِنْ صِفَةِ الْفَلْبَةِ عَلَى مَن فَيْ الْفَهُو وَ الْكُلْبُ فَهُو مِنْ صِفَةِ مُنْ النَّنْ وَ الْفَلْبَ وَهُو مِنْ صِفَةِ مُن عِفَةِ مِنْ صِفَةِ الْفَهْرِ وَ الْفَضِيةِ وَ الْكُلْبُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْفَهْرِ وَ الْفَضِيةِ وَ الْكُلْبُ فَهُو مِنْ صِفَةِ الْفِيلَةِ وَالْفَهْرِ وَ الْكُلْبِ فَهُو مِن صِفَةِ الْفِيلَةِ وَالْمَكْرِ فِي الشَّهُواتِ وَ الْارْتَبُ فَهُو مِن صِفَةِ الْفِيلَةِ وَالْمَكْرِ فِي اللَّهُ وَالْمَكْرِ وَالْمَكْرِ فَي الْمُولِ وَالْمَكْرِ فَي الْمُعْرِقِ وَالْمَكْرِ وَ الْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمَكْوِ وَالْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمَكْرِ وَ الْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُولِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقِ وَمِنْ صِفْقِ الْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِي وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْرِقِ وَالْمُعْمِعِيْنِ وَالْمُعْرِقِ وَالْم

فَواذًا رَأَى السَّالِكُ اللَّهُ يُعَارِبُ مَعَ هَذِهِ الْمُؤْذِيَاتِ وَ لَمْ يَغُلِبُ عَلَيْهَا الرُّوْيَةُ فَلْيَجْتَهِدُ بِالْعِبَادَةِ وَالدُّ ثُرِ حَتَّى يَغُلِبَ عَلَيْهَا وَيَقُهَرَهَا وَيُهِيَهِمَا أَوْيَتَبَلَّلُهَا إِلَى صِفَةِ الْبَصْرِيَّةِ فَإِنَّ قَهْرَهَا وَقَتْلَهَا بِالْكُلِّيَةِ فَهُوَ مَعْلَى تَرُكِ السَّيِّمَاتِ

## الأسرار ١٤٦٠ ١٤٦٠ الماس عربي من الأسرار المحديد الماس المحدي

كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فَي حَقِي بَعْضِ القَانِينَ كَفَرَ عَنْهُمْ سَيْفَاءِهِمْ وَ اَصْلَحَ بَالَهُمْ ٱلْأَيْةَ وَإِنْ رَاى آتَهَا تَبَلَّلُ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فَى حَقِى الشَّابِيهُنَ مَنْ تَابَ لِللهُ مُورَةِ الْإِنْتَانِيَةِ فَهُو مَعْنَى تَبَلَّلِ الشَّيِقَاتِ بِالْقَتَمَاتِ كَمَا قَالَ اللهُ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى فَى حَقِى الشَّابِيهُنَ مَنْ تَابَ اللهُ مَنْ وَعَلَى مَنْ فَيُواللُّهُ وَيَاتِ فَيَعْنَ مَنْ اللهُ مَنْ وَعَلَى اللهُ مَنْ وَعَلَى اللهُ ال

#### · الفصل الشالث والعشرون في بَيَّانِ أَهْلِ التَّصَوُّفِ اللهِ السَّالِ السَّالِي السَّالِ السَّالِي السَّالِ السَّالِي السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِ السَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّالِي السَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّالِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي السَّلِي

وَهُمْ آثَائِي عَمَرَ صِنْفًا الصَّنفُ الْأَوْلُ الشَّيَنُونَ وَهُمُ الَّذِيْنَ آقُوالُهُمْ وَ آفَعَالُهُمْ مَوافِقَةٌ لِلشَّرِيْعَةِ وَ الطَّرِيْقَةِ بَهِيْهُا وَهُمُ آفُلُ الشَّيْوَنَ وَهُمْ الَّذِيْنَ آقُوالُهُمْ وَ آفَعَالُهُمْ مَوَافِقَةٌ لِلشَّرِيْنَةُ وَ فَمُ آفُلُ الشَّارِ الثَّامِ وَلَا عَنَّابٍ وَلَعُضُهُمْ يَعِسَابٍ يَّسِيْهِ وَ عَنَابٍ فَلَيْلِ فَيَعُرُجُونَ مِنْ جَهَنَّمَ وَ يَنْخُلُونَ الْجَنَّةَ وَ لَا يُؤَيِّدُونَ فِي الثَّارِ الثَّامِيْدِ الْكَافِي وَ الْهُمَافِي وَ الْبَوَاقِيِّ بَدُجِيُّونَ فَيَنْهُمُ الثَّارِ الثَّامِيْدِ الْكَافِي وَ الْهُمَافِي وَ الْبَوَاقِيِّ بَدُجِيُّونَ فَيَنْهُمُ الشَّامِ اللَّهُ وَ الْمُعَمَّالِيَةُ وَ الشَّهُمُ النَّامِ الثَّامِ الثَّامِ الثَّامِ الشَّهُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمِّلُونَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمِّامِلَةً وَ الْمُعَمِّلُونَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُونِيَةُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُونِيَّةُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلُقُهُ وَالْمُعَامِلُهُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُونِيَّةُ وَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعُمَّامِلُونَاءُ وَالْمُعَمَّامِلُونَ الْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَامِلَةً وَالْمُعَمَامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلَةً وَالْمُعَمَامِلَةً وَالْمُعَمَّامِلُكُولِيَالِيَامُ اللْمُعُمَّامِلُكِمُ الْمُعْتَعَامِلُكُمُ وَالْمُعَمَّامِلُهُ وَالْمُعُمُ

فَأَمَّا مَنُهَبُ الْفَلُولِيَّةِ فَالْبُهُمْ يَقُولُونَ التَّقْرُ إِلَى يَدَنِ الْجَبِيْلَةِ وَ الْاَمْرَدِ حَلاَلٌ فَيَرَقُصُونَ وَ يَدْعُونَ التَّقْيِيْلُ وَالْبُعَانَقَةُ مُبَاحٌ وَهٰذَا كُفْرٌ مُنْفٌ.

وَ آمًا الْعَالِيَّةُ فَالِّهُمْ يَقُولُونَ الرَّفْضَ وَ هَرْبُ الْيَبِ عَلَّالُ وَيَغُولُونَ لِلشَّيْحِ عَالَةً لَا يُعَيِّرُ عَنَهُ الشَّرْعُ وَ هٰلَا بِنْعَةً لَيْسَ فِي سُنَّةِ رَسُولَ اللهِ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَ آمَّا الْأَوْلِيَالِيَّةُ فَاتَهُمْ يَقُوْلُونَ إِذَا وَصَلَ الْعَبْدُ إِلَى مَرْتَتِهِ الْآوَلِيَاءِ فَتَسْقُطْ عَنْهُ تَكَالِيْفَ الشَّرْعِ وَيَقُولُونَ ٱلْوَلِيُّ ٱفْضَلُ مِنَ النَّبِي لِأَنَّ عِلْمَ النَّبِي بِوَاسِطَةِ جِئْرَائِيْلَ وَعِلْمَ الْوَلِيِّ بِغَيْرِ وَاسِطَةٍ وَهٰذَا الثَّاوِيُلُ خَطَاؤُهُمْ مَلَكُوا بِذَٰلِكَ الْرَغْتِقَادِ وَهٰذَا كُفُرُ آيُضًا:

وَ آمَّا الشَّمْرَانِيَّةِ فَالْهُمْ يَغُوْلُونَ الطَّحْمَةُ قَدِيْمَةً وَبِهَا يَسْفُطُ الْأَمْرُ وَ الثَّبِي وَتُجِلُّونَ الدَّفَ وَ الطَّنْمُورَ وَ بَاقِيَ الْمَلَافِيُ وَلَا حَلَالَ بَيْنَهُمْ مِنْ جِهَةِ النِّسَاءَ وَهُمْ كُفَّارٌ وَتَمُهُمْ مُبَاحٌ.

وَ آمَّا الْحِبِيَّةُ فَالِنَّهُمْ يَقُولُونِ إِنَّا وَصَلَ الْعَبْلُ إِلَى دَرَجَةِ الْمَعَبَّةِ يَسْقُطُ عَنْهُ تَكَالِيْفُ الشَّرْعَ وَ لَا يَسْتُرُونَ عَوْرَاتِهِمْ-

ۅٙٵڞٚٵڵٷڔؿٞڎ۫ڣٙٳڟۜۿۿػڵػٵڸؾۊڵڮڹؽڶٮٷڹۅٷؿٵؗٷڎۣ؋ۣؿٵڵڗڿۣۿٷٳڐٵڣٵٷٳڸۼٛؾٚۺڶۅٵڣػڹۧؠ۠ۏٳڽڵڸڮۅۿڵڴۅٵ ۅٵڞٵٳؙٳ؆ڸڿؿڎؙڣٳڟۿۿڔؿٷڴۅڹٵڵٵۿڗۑؚڵؠۛؾۼۯۅ۫ڣۅٵڶڟۿؠۼڽٵڵۺڬڔۅؿؙۼڵۘۏڹٵؙڰڗٵۿڔۏؽۑؚؽڂۅڹٵڶۑٛۺٲٵ

وَ آمَّا مَذُهَبُ الْمُتَكَاسِلَةِ فَيَتْرُكُونَ الْكَسْبَ وَيَسْتَلُونَ مِنَ الْإَبُوابِ وَيَدَّعُونَ بِتَرْكِ النَّذِيَا عَلَى ظَاهِرِ هِمْ وَ يَدْعُونَ بَوَايَقِهُمْ مَلَكُو بِلْلِكَ وَآمَا الْمُتَجَاهِلَةُ فَيَلْبَسُونَ لِيَاسَ الْفَصَّاقِيَّ كَمَا قَالَ اللّهُ تَعَالَى وَ لَا تَرُكُنُوا إِلَى الَّابِعُنَ ظَلَهُوْا فَتَمَسَّكُمُ النَّارُ وَقَالَ عَلَيْوالشَّلَامُ مَنْ ثَفَيَّة بِقَوْمٍ فَهُوَمِنْهُم .

وَ آمًّا الْوَافِقِيَّةُ فَإِنَّهُمْ يَقُوْلُونَ لَا يَغْرِفُ اللَّهَ غَيْرُ اللَّهِ قَطَّ وَهُمْ ثَرَ كُواطْلَبَ الْمَغْرِ فَوَوْ هَلَكُوْ الِلْمِكَالْجَهْلِ.

## الأسرار ١٤٥٠ ١٤٥ المحاف عربات الأسرار ١٤٥٠ المحاف المحاف

وَأَمَّا الْإِلْهَامِيَّةُ فَائْتُهُمْ يَتُوكُونَ الْعِلْمَ وَيُغْهَوْنَ عَنِ التَّنْدِيْسِ وَتَابَعُوا الْعُكَمَاءَ وَيَقُولُونَ الْغُرَانُ جَابٌ وَ الْإِشْعَارُ قُرَانُ الطَّرِيْقَةُو اعْتَقَلُوا بِلْلِكَ وَتَرَكُوا الْغُرَانَ وَتَعَلَّمُوا الْإِشْعَارَ عَلِ أَوْلاَ دِهِمْ وَتَرَكُوا الْهِرُدُو هَلَكُوا بِهِ،

وَ قَالَ فِي فِهُ الْبَاطِنِ يَقُولُونَ آهَلُ الشُّنَةِ وَ الْجَهَاعَةِ آنَّ الصَّعَابَةَ رِضُوانُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِمُ الْجَعِيْنَ كَالُوْا آهَلَ الْبَوْرَةِ فِهُ وَعَنَّمَ النَّهِ مَعْنَى فَهُ الْفَرْمُونُونَ فَى صَفَاحَةِ الطَّرِيقَةِ فَمَ تَعَنَى مُثَمَّ الْمُوسُونُونَ فَى صُورَةِ الشَّيْعُوفَةِ لِللهَ مَعْنَى ثُمَّ سَلَاسِلَ كَفَيْرَةِ حَتَى مَعْهُمُ الْمُرسُونُونَ فَى صُورَةِ الشَّيْعُوفَةِ لِلاَ مَعْنَى ثُمَّ سَلَاسِلَ كَفَيْرَةِ حَتَى مَعْهُمُ الْمُرسُونُونَ فَى صُورَةِ الشَّيْعُوفَةِ لِلاَ مَعْنَى ثُمَّ سَلَاسِلَ كَفَيْرَةِ وَتَعْشَهُمُ اللهَ الْفَيْمُونَ فَى صُورَةِ الشَّيْعُوفَةِ لِلاَ مَعْنَى ثُمَّ الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ المَّوْمِ الْمُعْمُونَ فَى الْمُعْمُونَ المَّاعِلُ وَيَعْمُهُمُ اللهُ الْمُعْمُونَ اللهُ الْمُعْمُونَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَمُواللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُعْمُونَ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُعْمُونَ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَمُواللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ الْمُعْمَلِ الْمُعْمُونُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهُ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ ا

### الفصل المرابع والعشرون في بَيَّانِ الْحَاتَمَةِ .

فَيَنْتِينِ لِلشَّالِكِ آنْ يُكُونَ فَعِلْيْمًا وَبَصِيْرًا كَمَا فَالَ الشَّاعِرُ

إِنَّ بِلَهِ عِبَادًا قَطِنًا طَلَّقَوْا النَّنْيَا وَخَافُوا الْبِحَنَا عَلَّوْا النِّنْيَا وَخَافُوا الْبِحَنَا جَعَلُومًا لَجُنَّا لِخَيَّا الْجُنَّا الْجُنَّا لَاجْرًا صَاحِّ الْأَخْتَالِ فِيهَا شَفْتًا كَاظِرًا

إِلَى خَوَاتِيمِ الْأَمُورِ وَ مُتَفَكِّرُا فِي اَكَهَارِهَا وَ لا يَغَتَّرُ وَعَلَّوهِ طَاهِمِ الْأَحْوَالِي فَقَدُ قَالَ القَّعَوُمِ الْمُلْكِةِ فِي وَلَيْلِكُ قَالَ فِي عَريْمِهِ الْمُعْوَلِي يُفْعَلُ عَن مُعْوَلِها وَ قَدَ قَالَ اللهُ تَعَالَى فَلَا يَأْسَى مَكُرُ اللّهِ إِلَّا الْقَوْمُ الْفَالِمِ وَالْمُلِكَ قَالَ اللّهُ تَعَالَى فَلَا يَأْسَى مَكُرُ اللّهِ وَالْمَالِقِ الْفَيْمِ الْمُلْكِيةِ وَالْمُلِكِةِ وَالْمُلِيةِ وَالْمُلِي عَفْورٌ وَ الْمُلِيدِ الْجَيْدِيْقِي وَالْكُولِي الْجَيْدُولِ وَالْمَلِيمَةِ وَالْمُلْكِيةِ وَالْمُلْكِيةِ وَالْمُلْكِيةِ وَالْمُلْكِيةِ وَاللّهِ الْمُلْكِيةِ وَالْمُلْكِيةِ وَالْمُلْكِيةِ وَالْمُلِيةِ وَاللّهِ وَالْمُلْكِيةِ وَاللّهِ وَالْمُلْكِيةِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَا

" سترالاسرار " بعني" رازوں كے راز "سيّد ناغوث الاعظم ﷺ عبدالقادر جيلانيّ كي كتاب ہے جواسرار اللي كامجموعه اور معرفت حق تعالى كے اسرار سے لبريز ہے۔ اس كتاب ميں فقر كى حقيقى تعليمات كوبيان كيا گيا ہے۔سيدناغوث الاعظم حضرت میخ عبدالقادر جیلانی رضی الله عنه نے اپنی اس تصنیف مبارکہ میں کل چوہیں (24) فصلیں تح برفر مائی ہیں جن میں 110 سے زائد موضوعات کو ہر دوظاہری و باطنی پہلوؤں سے بیان فرمایا ہے۔ انداز تحریر انتہائی مخضر مگر جامع ہے۔ ایک طالب مولی کورا وِفقر (را وِمعرفت و وِصال الٰہی ) میں پیش آنے والے ہرمقام اور مراہ کرنے والی ہرمشکل اوراس کے حل کواس کتاب میں بیان فرمایا گیاہے۔



4-5/4 - ايكسنيش ايج يشن نادرن وحدت رود واكات منصوره لا جور - يوشل كود 54790

Ph: +92-42-35436600 Cell: +92 322 4722766

www.Sultan-Bahoo.com, www.sultan-ul-arifeen.com www.sultan-ul-fagr-publications.com

E-mail: sultanulfagr@tehreekdawatefagr.com



Rs: 399

